	متن درس اصول استاد شهیدی (دورۀ سوم - سال هفتم - جلسۀ ۷۸)
قاعدۀ لا ضرر	 8
[bookmark: _Hlk218086150]دوره سوم - سال هفتم : 1404-1405
مباحث حجج
[bookmark: _GoBack]متن خام
جلسۀ 78-911
دوشنبه Osul 78 -14041015
أعوذ باللّه من الشیطان الرجیم بسم ‌اللّه الرحمن الرحیم الحمد للّه ربّ العالمین و صلّی اللّه علی سیّدنا محمّد و آله الطاهرین سیّما بقیّة اللّه فی الأرضین و اللعن علی أعدائهم أجمعین.

[bookmark: _Toc218539680]ادامۀ بررسی نظر سوم از انظار استظهار نفی از جملۀ «لا ضرر»
بحث در انظار مختلف در رابطه با استفادۀ نفی حکم ضرری، از جملۀ «لا ضرر» بود. رسیدیم به نظر سوم که عرض کردیم ضرر، نه حکم مستلزم ضرر است، نه متعلق آن که فعل مستلزم ضرر است، مثل وضوء یا غسل در حال بیماری؛ بلکه آن نتیجه‌ای است که بر آن فعل مترتب می‌شود؛ آن نقص بدنی است که معلول وضوء یا غسل در حال بیماری است؛ او ضرر است. منتها تقریب‌های مختلفی برای این نظر سوم ذکر شده بود.
[bookmark: _Toc218539681]تقریب اول: محقق اصفهانی
اولین تقریب را از محقق اصفهانی نقل کردیم که فرمود: «لا ضرر» یعنی ضرر، موضوع حکم شرعی نیست.


[bookmark: _Toc218539682]مناقشه در تقریب اول
اشکالش این بود که مگر آن نقص بدنی، موضوع چه حکم شرعی توقع است که باشد تا با «لا ضرر» بگوییم آن ضرر و نقص بدنی یا مالی، موضوع آن حکم شرعی محتمل نیست؟ آنی که مطرح است این است که ایجاد نقص بدنی یا مالی، حرام باشد؛ بعد اگر بخواهد با «لا ضرر» بگوید حرام نیست که این عرفی نیست که بخواهند نفی حرمت یک فعلی را بکنند، بگویند ضرر بدنی نیست، یعنی ایجاد ضرر بدنی حرام نیست. این که محتمل نیست مراد باشد. با قضیۀ سمره هم جور نمی‌آید که در مورد قضیۀ سمره بگویند ایجاد نقص بدنی یا مالی یا عرضی در مورد دیگران حرام نیست. اگر می‌خواهند بگویند نقص بدنی نیست، یعنی نباید باشد، این هم با مفاد نفی که نظر محقق اصفهانی است که می‌خواهد حکم شرعی مستتبع ضرر را نفی کند، سازگار نیست.
پس این مبنا به نتیجۀ واضحی نمی‌رسد که ما بگوییم: «لا ضرر یعنی لا نقص بدنی أو مالی أو عرضی»؛ یعنی این ضرر موضوع حکم شرعی نیست و قرینه‌ای هم نیست بر این مطلب که بخواهد نفی کند که ضرر، موضوع است برای حکم شرعی. ظاهرش این است که می‌خواهد نفی کند ضرر را از عالم تکوین، نه از عالم تشریع که موضوع اثر شرعی نیست. پس این تقریب درست نیست.
[bookmark: _Toc218539683]تقریب دوم: محقق روحانی
تقریب دوم را از «منتقی الاصول» نقل کردیم که گفتند: «لا ضرر» اخبار است از انتفاء ضرر در خارج مطلقا. جایی که بشود حکم مستتبع ضرر را نفی کنیم، آن را نفی می‌کنیم که می‌شود نفی مقتضی ضرر. جایی که بخواهیم إخبار کنیم از اینکه شارع ایجاد کرده است مانع را برای تحقق ضرر، مثل اینکه إضرار به غیر را حرام کرده است، آن را استفاده می‌کنیم. و لذا در قضیۀ سمره، ایشان فرمود ما حکم مستلزم ضرر نداریم. پس «لا ضرر» در قضیۀ سمره یعنی ایجاد مانع دربارۀ إضرار سمره به رجل انصاری که این إضرار سمره را ما حرام کردیم.
[bookmark: _Toc218539684]مناقشۀ در تقریب دوم
ما اشکال کردیم، گفتیم چرا در قضیۀ سمره ما حکم مستلزم ضرر نداریم که آن را نفی کنیم؟ اگر «لا ضرر» تطبیق شده باشد بر قضیۀ سمره، نه «لا ضرار» که ما استظهارمان این است که «لا ضرار» تطبیق شده بر قضیۀ سمره: «إنک رجلا مضارّ و لا ضرر و لا ضرار»؛ ولی اگر «لا ضرر» تطبیق شده بر قضیۀ سمره، هم می‌تواند به لحاظ رفع حرمت قلع شجره باشد که حرمت قلع شجرۀ سمره در این حال بر رجل انصاری، حکم ضرری است و «لا ضرر». هم می‌توانیم از این «لا ضرر»، نفی کنیم جواز إضرار به غیر را؛ نه از این باب که ایشان فرمود شارع ایجاد مانع می‌کند در رابطه با تحقق ضرر؛ چون لازمه‌اش این است که اگر یک ضرر قهری متوجه همسایۀ شما یا هر مسلمان دیگری می‌خواهد بشود، گربه، گوشت او را می‌خواهد بخورد، بر شما واجب باشد که جلوی ضرر او را بگیرید، ایجاب دفع ضرر غیر، که این فقهیاً قابل التزام نیست.
ولکن نسبت به إضرار به غیر می‌گوییم تحریم نکردنش از مقننی که توقع است که تنظیم کند نظام جامعه را، این موقف ضرری است. «لا ضرر» می‌گوید منِ شارع و مقنن شما، موقف ضرری ندارم؛ بیایم تحریم نکنم إضرار به غیر را. انگیزۀ مردم در زیان زدن به غیر به اندازه کافی هست؛ حالا یا داعی شهوت یا داعی غضب، منشأ می‌شود إضرار به غیر صادر بشود از مردم. اگر قانون‌گذار، قانونی تصویب نکند که تحریم کند إضرار به غیر را، این می‌شود موقف ضرری از شارع؛ مخصوصاً اگر بخواهد ترخیص بدهد در آن که اصلاً می‌شود حکم شرعی ضرری.
پس این تقریب دوم هم اشکالش این است که غیر از این‌که صغری در قضیۀ سمره هم می‌شود «لا ضرر» را پیاده کرد، اشکالش این است که إخبار از انتفاء ضرر مطلقا، ظهور لفظ «لا ضرر» نیست. شارع وقتی «لا ضرر» را می‌گوید، با توجه به اینکه شارع و مقنن است، می‌سازد با اینکه کنایه باشد از اینکه ما ضرر ناشی از حکم شرعی نداریم؛ یعنی ما وجوبی نداریم که منشأ ضرر بشود بر مردم، ما جواز إضرار به غیر نداریم؛ چون این‌ها ضرر ناشی از حکم شارع یا به تعبیر بهتر، موقف شارع است. حالا موقف شارع گاهی تحریم است، ایجاب است، گاهی موقفش عدم تحریم است، از این تعبیر به اباحه می‌کنند. ما موقف شرعی که مستلزم ضرر بشود نداریم. این را می‌خواهد بگوید؛ منتها با کنایه صحبت کرده، گفته: «لا ضرر»؛ کنایه از اینکه یعنی «لا حکم مستلزم للضرر».
ما نمی‌گوییم مدلول استعمالی «لا ضرر» بنابراین که نفی باشد، این است که «لا حکم ضرری» که شیخ انصاری فرمود. نه، خلاف ظاهر است ضرر استعمال بشود در حکم، ضرر همان نتیجة الوضوء فی حال المرض هست، نه وجوب وضوء، نه خود وضوء. ولکن إخبار از انتفاء آن، کنایه است از إخبار از انتفاء حکم شرعی که مستلزم آن ضرر باشد. این یا ظاهر از «لا ضرر» هست، بنابراین که نفی باشد، یا محتمل است. اما اینکه در «منتقى الأصول» گفتند، (تقریب محقق عراقی و مرحوم آقای صدر هم شبیه این هست که مطرح خواهیم کرد)، لازمۀ آن، همان حکمی است که هیچ فقیهی ملتزم نشده. این‌که بگوییم «لا ضرر» إخبار می‌کند از انتفاء ضرر مطلقا، لازمۀ‌اش این است که در جایی که گربه‌ای هم می‌خواهد گوشت همسایه را بخورد، شارع بر من واجب کرده باشد که جلوی ضرر همسایه را بگیرم؛ چون شارع از انتفاء ضرر إخبار کرده، منتها قرینه دارد که ما با قانون‌گذاری‌مان تلاش کردیم که جلوی ضرر را بگیریم، اینجا قانونی که مناسب است با تلاش شارع نسبت به جلوگیری از ضرر این همسایه، این است که بر مردم دفاع را واجب کند؛ در حالی که «لا ضرر» چنین ظهوری ندارد.


[bookmark: _Toc218539685]تقریب سوم: محقق عراقی و آقای صدر
تقریر سوم، تقریبی است که محقق عراقی و آقای صدر ذکر کردند. 
[bookmark: _Toc218539686]بیان محقق عراقی
گفتند «لا ضرر» یعنی إخبار از انتفاء همان ضرر که معلول وضوء مثلاً هست در حال بیماری. از انتفاء آن ضرر إخبار می‌کند، منتها یک قرینۀ لبیّه دارد: از انتفاء آن ضرر تکوینی إخبار می‌کند که ناشی از موقف شارع باشد؛ چون ضرر تکوینی، طبیعی است که در عالم تکوین زیاد است: آتش‌سوزی‌ها، سیل‌ها، بیماری‌ها. «لا ضرر» قرینۀ لبیّه دارد، می‌خواهد از انتفاء ضرر مستند به تشریع و قانون‌گذار و موقف شارع خبر بدهد.
این یک مقدار شبیه بیان «منتقى الأصول» است؛ منتها «منتقى الأصول» از بطن «لا ضرر» إخبار از جعل حرمت إضرار به غیر را هم استفاده کرد. اما در این تقریب ثالث، تعبیر این است که «لا ضرر» إخبار است از انتفاء ضرر در خارج؛ آن ضرری که موقف شارع در تحقق آن نقش دارد. اما سیل بیاید خانۀ مردم خراب بشود، موقف شارع بما هو شارع در آن هیچ نقشی ندارد.
[bookmark: _Toc218539687]بیان شهید صدر: تفکیک میان ظهور وضعی و ظهور اطلاقی در «لا ضرر»
در «بحوث» توضیح دادند، گفتند: ببینید! «لا ضرر» یک ظهور وضعی دارد، یک ظهور اطلاقی. ظهور وضعی مستند به وضع لفظ است؛ ظهور اطلاقی مستند به مقدمات حکمت است. ظهور وضعی «لا ضرر» این است که از انتفاء ضرر که معلول وضوء در حال بیماری است مثلاً، إخبار می‌کند؛ نه خود وجوب وضوء، نه خود وضوء ضرری. وجوب وضوء حکم ضرری است، ضرر نیست. وضوء در حال بیماری فعل ضرری است، ضرر نیست. «لا ضرر» ظهور وضعی‌اش این است که از انتفاء آن ضرر که نقص بدنی یا نقص مالی یا نقص عرضی است در خارج، إخبار می‌کند». این ظهور وضعی آن است.
ظهور اطلاقی‌اش این است که می‌خواهد إخبار از انتفاء ضرر در خارج را به طور مطلق بیان کند. این ظهور اطلاقی یک قرینۀ لبیّۀ متصله دارد که باید تقیید بخورد و آن قرینۀ لبیّۀ متصله این است که با توجه به اینکه ضررهای تکوینی در خارج زیاد است، پیامبر هم که فرمود «لا ضرر»، به عنوان غیب‌گو که این را نفرمود، به عنوان شارع و مقنن این را فرمود؛ پس نظر ندارد به آن ضررهای تکوینی که ارتباطی با قانون شارع ندارد. این منشأ می‌شود که این ظهور اطلاقی شکل نگیرد، بلکه «لا ضرر» در إخبار از انتفاء ضرر در خارج ظاهر بشود؛ اما آن ضرری که مرتبط است با قوانین شارع.
حالا اگر کسی بگوید این قرینه، منفصل است، باز مهم نیست؛ ظهور اطلاقی شکل می‌گیرد اما این قرینۀ منفصله می‌آید مستقیم این ظهور اطلاقی را تقیید می‌زند. نگویید چرا آن ظهور وضعی را از بین نبرد؟ اگر قرینۀ متصله است. اگر قرینۀ منفصله است، چرا قرینه نشود که ما از آن ظهور وضعی رفع ید کنیم؟ ظهور وضعی چه بود؟ إخبار از انتفاء ضرر در خارج. بگوییم نه، چون در خارج ضرر زیاد است؛ سیل‌ها، آتش‌سوزی‌ها، این‌ها زیاد است، پس دیگر ظهور وضعی «لا ضرر» در إخبار از انتفاء ضرر در خارج مختل می‌شود، آن وقت «لا ضرر» را حمل می‌کنیم بر مثلاً اینکه ضرر در اسلام حرام است؛ یعنی زیان زدن در اسلام حرام است یا تحمل ضرر در اسلام واجب نیست.
ایشان فرموده: «ببینید! ما دو تا ظهور داریم: یک ظهور وضعی مستند به وضع لفظ. طبق این ظهور وضعی، "لا" را نمی‌توانیم حمل بر نهی بکنیم». اینجاست که گفته: «بلکه بعید نیست بگوییم حمل "لا" بر نهی غلط است نه اینکه مجاز است». که ما اشکال کردیم که ما هیچ کجا «لا» را در نهی استعمال نمی‌کنیم. در همان مواردی که می‌خواهیم بگوییم «لا رفث فی الحج»، کنایه است از إخبار از انتفاء رفث در حج و مدلول کنایی آن نهی است؛ نه مستعمل‌فیه آن نهی باشد.
حالا ایشان می‌گویند ظهور وضعی «لا ضرر» در نفی است، ظهور وضعی «ضرر» در این است که موردش نه حکم مستلزم ضرر است، نه آن فعل مستلزم ضرر است، بلکه خود ضرر است که معلول این وضوء در حال بیماری است. ظهور وضعی «لا ضرر» این است که از تکوین إخبار می‌کند؛ می‌گوید در خارج ما ضرر نداریم. این را ما حمل کنیم مثل محقق اصفهانی بر اینکه ضرر در عالم تشریع موضوع اثر نیست، این خلاف ظهور وضعی است. اینکه ما بیاییم بگوییم «لا ضرر» یعنی ضرر وجود استساغی ندارد، یعنی مباح نیست؛ وجود استساغی ندارد یعنی مباح نیست، این‌ها خلاف ظهور وضعی است. اما اینکه بیاییم بگوییم از انتفاء ضرر از عالم تکوین إخبار می‌کند، فقط تقیید می‌زنیم، می‌گوییم این ضرر مقید است به آن ضرری که مرتبط است با قانون شارع و منشأش قانون شارع است، این صرفاً تقیید این ظهور اطلاقی است؛ هیچ تصرفی در ظهور وضعی نکردیم.
بعد ایشان می‌گوید: «یادتان رفته اصول؟ گفتیم هرکجا امر دائر بشود بین تقیید ظهور اطلاقی یا رفع ید از ظهور وضعی، با توجه به اینکه ظهور وضعی بیان است، عرف می‌گوید این قرینه می‌شود بر تقیید آن ظهور اطلاقی. «اکرم کل عالم و لا تکرم الفاسق» ظهور وضعی «اکرم کل عالم» عموم است، شامل عالم فاسق هم می‌شود؛ اما «لا تکرم الفاسق» ظهور اطلاقیش شامل عالم فاسق می‌شود. اینجا ظهور وضعی «اکرم کل عالم» می‌گوید مراد از «لا تکرم الفاسق»، فاسق جاهل است. حالا اگر منفصل از هم باشند، «اکرم کل عالم» را یکجا گفت، «لا تکرم الفاسق» را جای دیگر گفت، اینجا هر دو ظهور منعقد شده؛ ولكن عرف، عموم «اکرم کل عالم» را می‌گوید بیان است بر عموم؛ اما ظهور اطلاقی ناشی است از عدم البیان و سکوت از بیان قید و مقدم می‌کند آن ظهور وضعی عموم را که بیان است بر این ظهور سکوتی اطلاقی.
این یک نظری است که خیلی‌ها قائل‌اند؛ غیر از آقای صدر هم شیخ انصاری قائل بود، محقق نائینی قائل بود، آقای خویی، امام، این‌ها همه قائل بودند. صاحب کفایه هم در متصل‌ها قبول داشت، «اکرم کل عالم و لا تکرم الفاسق»؛ در منفصل‌ها قبول نداشت. آقای صدر می‌گوید من که نظر صاحب کفایه را قبول ندارم، فرقی بین متصل‌ها و منفصل‌ها نیست. اگر یک قرینه‌ای بود که آمده، مشخص نیست دارد هجوم می‌آورد به آن ظهور وضعی یا به این ظهور اطلاقی، عرف می‌گوید ظهور اطلاقی را تقیید بزنید؛ یا اگر از اول قرینۀ لبیۀ متصله است، ظهور اطلاقی شکل نمی‌گیرد.
بعد ایشان فرمودند البته اگر «لا ضرر و لا ضرار فی الاسلام» بود، فرق می‌کرد؛ او اصلاً ظهورش در نفی وجود استساغی بود. اصلاً آن می‌خواست بگوید ضرر در اسلام نیست؛ یعنی ضرر در اسلام مباح نیست؛ یعنی حرام است؛ می‌شود: زیان زدن در اسلام حرام است. ولكن ما که سند این «لا ضرر و لا ضرار فی الاسلام» را قبول نکردیم، به او توجه نمی‌کنیم. ما هستیم و همین «لا ضرر و لا ضرار». مطلب صاف شد. نتیجه می‌گیریم مفاد «لا ضرر» شد إخبار از انتفاء ضرر در عالم خارج؛ اما نه مطلق ضرر؛ ضرر مقید؛ ضرر ناشی از موقف شارع.
بعد ایشان می‌گویند البته موقف شارع لازم نیست موقف وجودی باشد؛ ولو موقف سکوتی مثل عدم تحریم إضرار به غیر. خود این موقف از شارع است. چون شارع وقتی یک چیزی را حرام نمی‌کند، اهمال که نیست؛ معنایش این است که آزادید انجام بدهید؛ معنایش اعطای حریت است. وقتی معنایش این است، می‌شود موقف ضرری. چون مردم که زیان می‌رسانند به هم، می‌گوید: «چرا این کار را کردی؟» می‌گوید: «قانون‌گذار منع نکرد. ما مسلمانیم، اسلام منع نکرد». این خلاف اطلاق «لا ضرر» است که دارد خبر می‌دهد ضرر در خارج منتفی است؛ منتها آن ضرر مرتبط با موقف شارع. اینجا موقف شارع اگر عدم تحریم باشد، ضرر مستند می‌شود به موقف شارع. بی‌دین‌ها گوش به حرف شارع نمی‌دهند؛ اما متدینین گوش به حرف شارع می‌دهند. اگر شارع موقفش موقف اعطای حریت نبود در زیان زدن به دیگران، متدینین زیان نمی‌زدند به دیگران؛ نمی‌آمدند در مقابل یک خانۀ کوچکی، برج ده طبقه بسازند که مضر باشد به همسایه. نگاه کردند، دیدند علما می‌گویند «الناس مسلطون علی اموالهم». شهرداری هم پایبند بود به این قانون، گفت آزادید. اگر شارع بگوید نه، این زیان است به این همسایه که خانۀ او مثل قبر می‌شود، آن وقت آن همسایه هم یا متدین است یا بالاخره مجبور است که در جامعۀ دینی عمل به احکام دین بکند، دیگر این ضرر متوجه همسایه نمی‌شد. این محصل فرمایش «بحوث» است.


[bookmark: _Toc218539688]اشکال اول بر تقریب سوم
به نظر ما این فرمایش ایراد دارد.
ایراد اول: ما نفهمیدیم اینکه «لا ضرر» ظهور وضعی دارد در إخبار از انتفای ضرر در خارج، این از کجا؟ یعنی اگر واقعاً شارع می‌خواست بگوید «لا ضرر» و این به غرض این بود که بگوید تحمل ضرر واجب نیست یا ایجاد ضرر مباح نیست، این خلاف ظهور وضعی بود؟ این ضرر که مرفوع است، از عالم تکوین رفع شده یا از عالم تشریع که نظر محقق اصفهانی است، آیا ظهور وضعی است که می‌گوید نخیر، از عالم تشریع رفع نشده است، بلکه از عالم تکوین رفع شده است؟ این ظهور اطلاقی است که «لا ضرر» وقتی نگفت «لا ضرر فی الاسلام»، ظهور اطلاقی اش می‌گوید پس «لا ضرر فی الخارج». خود شما پذیرفتید «لا ضرر فی الاسلام» نفی وجود استساغی می‌کند؛ یعنی می‌گوید ضرر در اسلام مباح نیست. این «فی الاسلام» قرینه بر مجاز است؟ لازمۀ فرمایش آقای صدر این است که این «فی الاسلام» که بیاید، می‌شود مجاز. مجاز می‌شود؟ «لا رهبانیة فی الاسلام»، «لا ضرر و لا ضرار فی الاسلام»، «لا مناجشة فی الاسلام»؛ این‌ها همه مجاز است؟ خلاف وضع است؟ یا خلاف ظهور اطلاقی است، چون قید نزد که «لا ضرر فی الاسلام»، می‌گوییم پس از عالم تکوین رفع شده است والا اگر می‌گفت «فی الاسلام»، ممکن بود معنایش این باشد که از عالم تشریع رفع شده؛ موضوع قرار نگرفته ضرر برای حکم به مباح بودن، یا تحمل ضرر موضوع نبوده برای حکم به وجوب.
وقتی ظهور «لا ضرر» در اینکه إخبار می‌کند از انتفای ضرر در عالم خارج و تکوین، این ظهور اطلاقی شد، تمام مقدمات فرمایش آقای صدر به هم می‌ریزد. می‌شود دو تا ظهور اطلاقی: یک ظهور اطلاقی که اقتضا می‌کند انتفای ضرر را از عالم خارج و تکوین؛ دوم ظهور اطلاقی که می‌خواهد بگوید مطلقا ضرر در خارج منتفی است. بعد آقای صدر دیگر نمی‌تواند بگوید فقط یک ظهور اطلاقی داریم، بقیه ظهورها وضعی است؛ با این قرینۀ متصله یا منفصله نباید آن ظهورهای وضعی را مختل بکنیم؛ باید برویم سراغ این ظهور اطلاقی اول.
هذا اولاً. 
و ثانیاً: آن مبنا درست نیست. ما محاسن‌مان سفید شد، نتوانستیم یک عده‌ای را قانع کنیم که مطلق و عام، چه متصل باشند چه منفصل، هیچ عرفیتی ندارد که ما بیاییم عام را مقدم کنیم بر مطلق. اما اگر منفصل هستند، یک جا مولا گفته «اکرم کل عالم»، یک جا گفته «لا تکرم الفاسق»، عرف متحیر می‌ماند. ظهور «اکرم کل عالم» در عموم نسبت به عالم فاسق، ظهور وضعی است. ظهور «لا تکرم الفاسق» نسبت به فاسق عالم، ناشی است از مقدمات حکمت و سکوت است. این ظهور ضعیف است. ظهور ضعیف باشد، بالاخره ظهور شکل گرفت. عرف وقتی این دو خطاب را می‌شنود، آیا واقعاً می‌گوید «الان حصحص الحق»؟ [آیا می‌گوید:] «لا تکرم الفاسق» که داریم، یک مقدار بیشتر دقت کنید؛ ببینید آن مقابلش «اکرم العالم» است یا «اکرم کل عالم»؟ می‌گوییم «اکرم کل عالم» است. می‌گوید «الان حصحص الحق». یعنی چی «الان حصحص الحق»؟ عرف باز هم متحیر است. این‌ها تفنن در تعبیر است.
اما متصل؛ در متصل هم این‌طور نیست که همه‌جا قرینه باشد بر تقیید اطلاق. همین «اکرم کل عالم و لا تکرم الفاسق»، واقعاً شاید مولا می‌خواهد بگوید: «هر عالمی را اکرام کن، ایرانی باشد، غیر ایرانی باشد، پیر باشد، جوان باشد؛ ولی فاسق را اکرام نکن». شاید این را می‌خواهد بگوید. واقعاً به این عرف بگویی «اکرم کل عالم و لا تکرم الفاسق»، می‌گوید یعنی «اکرم کل عالم ولو کان فاسقا»؟ اگر ما را به ‌عنوان عرف قبول دارید، که ان‌شاءالله قبول دارید، ما همچین چیزی نمی‌فهمیم.
ضمناً به شما بگویم؛ احتمال راجح، ظهور نیست؛ ظن به مراد، ظهور نیست. باید عرف وقتی می‌شنود، یک سکون نفسی پیدا کند فی حد ذاته از شنیدن این خطاب نسبت به مراد مولا. حالا قرائن منفصله مانع از اطمینان فعلی می‌شود، بحث دیگری است؛ فی حد نفسه نباید تردید بکند در مراد مولا، در حالی‌ که این ‌طور نیست.
یک مثالی بزنم برای همین توضیح اشکال اول. ببینید! یک جماعتی هستند، خطبا که تخصص در فقه و اصول ندارند ولی بالاخره خدمت می‌کنند به دین؛ این‌ها هم زیادند در مجلس. اگر مولا که دارد صحبت می‌کند، به این جمع (که بخشی فقیه در دین هستند، به معنای اصطلاحی مجتهدند و برخی که قابل توجه هم هست عددشان، خطیبند، مسائل دین را خوب برای مردم توضیح می‌دهند) بگوید: «انتم فقهاء فی الدین» آیا واقعاً عرف می‌گوید این «فقیه فی الدین» ظهور دارد در مجتهد؟ یا با توجه به اینکه جمع معتدّبهی از این مخاطبین، فقیه در دین بالمعنی الاعم هستند یعنی فهم دینی دارند ولو در احادیث، پس اینجا مراد مولا شاید این باشد که «انتم فقهاء فی الدین» یعنی «انتم فهمتم معارف الدین»، حالا قرآن را تفسیر می‌کنید، احادیث را تبیین می‌کنید، حالا در فقه و اصول اجتهاد ندارید یک عده‌تان. آیا عرف واقعاً می‌گوید: «نه، ظهور وضعی فقیه [ملاک است]، ظهور وضعی‌اش الان این است دیگر، الان بگویند «فقیه»، یعنی «مجتهد» ولو وضع تعینی الان این‌طور پیدا کرده، به این خطیب بگویند «فقیه»، این خلاف ظهور وضعی است. آیا می‌گوید باید ظهور وضعی را حفظ بکنیم، بعد بگوییم مخاطب مولا بخشی از این مستمعین‌ هستند که مجتهدند؟ یا نه، عرف متحیر می‌شود؛ می‌گوید شاید مراد مولا کل مستمعین باشد و معنای «فقیه در دین» یک معنای اعمی باشد.
واقعاً «لا ضرر» هم همین است. واقعاً وقتی قرینۀ متصله هست که إخبار از انتفای ضرر در خارج مطلقا نمی‌دهد، بعد عرف می‌گوید شاید این کنایه است از اینکه می‌خواهد بگوید من حکمی را که مستلزم ضرر است، جعل نکردم. مدلول کنایی گفتم، نه مدلول استعمالی که شیخ انصاری می‌گفت: «لا ضرر أی لا حکم موجب للضرر»؛ او می‌گفت مدلول استعمالی این است. نه، شارع می‌گوید «زیان نیست» کنایه از این است که من حکمی که مستتبع زیان باشد، جعل نکردم؛ که دیگر طبعاً شامل امر به دفاع از مال مردم هنگامی که مورد هجوم انسانی یا حیوانی قرار می‌گیرد، نخواهد بود. در آنجا شارع می‌گوید حکم من مستلزم ضرر نبوده عرفاً. من واجب نکردم دفاع از دیگران را؛ من امر نکردم به اتلاف مال غیر یا تجویز نکردم بر این مردم اتلاف مال غیر تا بگویید این حکم، مستلزم ضرر است.
این اشکال اول به محقق عراقی و بحوث  است. اشکال‌های دیگر را ان‌شاءالله فردا عرض می‌کنیم. والحمدلله رب العالمین.

