	متن درس اصول استاد شهیدی (دورۀ سوم - سال هفتم - جلسۀ ۷۶)
قاعدۀ لا ضرر	 8
دوره سوم - سال هفتم : 1404-1405
مباحث حجج
[bookmark: _GoBack]متن خام
جلسۀ 76-909
چهار شنبه Osul 76 -14041010
أعوذ باللّه من الشیطان الرجیم بسم ‌اللّه الرحمن الرحیم الحمد للّه ربّ العالمین و صلّی اللّه علی سیّدنا محمّد و آله الطاهرین سیّما بقیّة اللّه فی الأرضین و اللعن علی أعدائهم أجمعین.
بحث راجع به اقوال در «لاضرر» بود؛ چه بنا بر اینکه مفادش نهی باشد یا مفادش نفی حکم ضرری باشد. عرض کردیم بنا بر اینکه مفادش نهی از إضرار باشد، دو نظر وجود دارد: یکی نظر شیخ الشریعه که تحریم الهی إضرار به غیر است؛ نظر دوم، نظر امام بود که فرمود نهی سلطانی است؛ یعنی پیامبر به عنوان حاکم، نهی کردند از زیان زدن بعض مردم به بعض دیگر و از تضییق بر مردم.
البته این دو نظر در عمل فرقی ندارد. امام هم می‌گویند نهی سلطانی ابدی است، برای بعد از پیامبر هم ادامه دارد. در بحث ولایت فقیه هم ایشان دارند که «إنی جعلته علیکم حاکما» درست است جعل امام صادق است ولی ایشان ولی بعد از خودش هم هست. و بر فرض ما بگوییم نیاز دارد به تنفیذ ولات امر بعد از پیامبر، قطعاً آن‌ها تنفیذ کردند؛ چون همان مصلحتی که منشأ شد پیامبر نهی سلطانی کنند از إضرار و ضرار، همان مصلحت ادامه دارد؛ و لذا عملاً هیچ فرق عملی بین این دو نظر نیست.
ادامۀ بررسی صغروی و کبروی نظر مرحوم امام در استظهار نهی حکومتی
و اساساً این نظر دوم معنایش این است که اسلام و شریعت الهیه، این قانون تحریم إضرار به غیر در آن نبوده و این خیلی عجیب است. به قول آقای سیستانی، در مدینۀ منوره (که این قضیۀ سمره پیش آمده) نوع این احکام توسط خدا تشریع شده بوده، آیا خدا حرمت إضرار به غیر را که نوعاً مصداق بیّن ظلم است، تحریم نکرده و واگذار کرده تحریم آن را به پیامبر؟ پس قرآن که می‌گوید: «لیقوم الناس بالقسط»، «ان الله یأمر بالعدل والاحسان و ینهی عن الفحشاء والمنکر والبغی»، چطور می‌شود که إضرار به غیر را یا آن فعل سمره را تحریم نکرده باشد، نیاز داشته باشد به تحریم حکومتی؟ خیلی بعید است.
و اینکه ایشان فرمودند «امر به قلع شجره، خودش مصداق إضرار به سمره بود»، حالا اگر این‌طور است، ایشان چطور توجیه می‌کنند؟ پیامبر مگر تحریم نکرد إضرار را؟ اگر خود قلع شجره مصداق إضرار است، یکی می‌گوید: «یا رسول الله! خود همین إضرار است». روشن است که اگر مراد از «لاضرر»، نفی حکم ضرری است، آن جایی که ضرر از ناحیۀ شارع باشد، حکم ضرری می‌شود؛ نه اینجا که متجاوزی مثل سمره، خودش منشأ ضرر بر خودش می‌شود. تحریم إضرار هم باشد، منصرف است از إضرار به متجاوز برای دفع تجاوز.
بعد ایشان فرمودند: «هر کجا بگویند «أمر النبی»، «نهی النبی»، ظهورش در امر ولایی و حکومتی و نهی ولایی و حکومتی است». این همه روایات داریم: «نهی النبی عن بیع الغرر». حدیث مناهی النبی را نگاه کنید؛ این‌ها همه‌اش یعنی امر حکومتی و نهی حکومتی؟ خیلی تعجب است.
مقام چهارم پیامبر: ولایت بر تشریع
بعد ایشان فرمودند «پیامبر سه مقام دارد». نخیر، پیامبر چهار مقام دارد. همان تشریع رکعتین اخیرتین، مربوط به مقام چهارم پیامبر است که ولایت بر تشریع احکام داشته در «منطقة الفراغ». «منطقة الفراغ» یعنی مباحات، فارغ از حکم الزامی الهی باشد. روایاتی داریم: «ان الله حرّم الخمر بعینها و حرم رسول الله المسکر من کل شراب»؛ «ان الله فرض الصلاة رکعتین فأضاف رسول الله الی الرکعتین رکعتین و الی المغرب رکعة»؛ «ان الله فرض الفرائض و لم یقسم للجد شیئا و ان رسول الله اطعمه السدس»
[سؤال: در مورد نماز چطور منطقة الفراغ است با اینکه زیاد کردن بر نماز جایز نیست؟ جواب:] نماز لا بشرط بود. زیادۀ «علی ما سنّه النبی» مبطل است ولی اگر زیادۀ «علی ما سنّه النبی» نباشد که مبطل نیست. این روایات مسلم است که یکی از شئون پیامبر، ولایت بر تشریع بوده. ... «منطقة الفراغ» یعنی «لیس للنبی ان یحل ما حرم الله»، «لیس للنبی ان یحرم ما احل الله» که به عنوان نص خاص، پیامبر بگوید اینی که خدا حلال کرد، من حرام می‌کنم. در «منطقة الفراغ» این صورت می‌گیرد. «فرض الله الصلاة و سنّ رسول الله الصلاة علی عشرة أوجه صلاة الحضر، صلاة السفر، [صلاة الخوف]،‌ صلاة الکسوف، صلاة العیدین، صلاة الاستسقاء و الصلاة علی المیت». این‌ها ولایت بر تشریع است که قطعاً برای پیامبر ثابت بود. برای ائمه اختلاف است که آیا ولایت بر تشریع ثابت است یا ثابت نیست. برای غیر پیامبر و امام قطعاً ولایت بر تشریع ثابت نیست.
این مقام چهارم است؛ غیر از مقام بیان احکام خدا و ولایت عامه بر مردم و ولایت بر قضا. ولایت بر قضا برای فقیه هم ثابت است. ولایت عامه بر مؤمنین محل اختلاف است. در امور حسبیه، مشهور بلکه بالاتر از مشهور، شاید اجماعی باشد که قبول دارند؛ اما ولایت مازاد بر امور حسبیه، مورد اختلاف است. ولی قطعاً ولایت عامه برای ائمه ثابت بوده؛ «النبی اولی بالمؤمنین من انفسهم»، «و من کنت مولاه فهذا علی مولاه»، «و اطیعوا الله و اطیعوا الرسول و اولی الامر منکم». به هر حال این مقام چهارم را مناسب بود که ذکر کنند به عنوان مقام نبی اکرم.
[سؤال: ... جواب:] آن را دیروز جواب دادیم. «قضی» فقط در «مسند احمد» است، «قضی أن لا ضرر و لا ضرار» و آن معتبر نیست. و علاوه بر اینکه عرض کردیم «قضی» هیچ به معنای این نیست که حکم سلطانی بود؛ می‌تواند تنفیذ حکم الهی باشد، مخصوصاً که همراه باشد با تطبیق بر یک مورد تنازع.
بررسی اقوال در استظهار نفی از «لا ضرر»
راجع به مسلک نفی که بگوییم «لا ضرر» مفادش نفی حکم ضرری است، در این هم انظار مختلفی است:
قول اول (شیخ انصاری و محقق نائینی): نفی حکمی که منشأ ضرر است
نظر اول، نظر مرحوم شیخ انصاری و محقق نائینی است که فرمودند «لا ضرر» یعنی «لا حکم ینشأ منه الضرر». مرحوم شیخ انصاری فرموده بعد از اینکه معنای حقیقی محتمل نیست که ما بگوییم إخبار است از عدم وقوع ضرر در خارج، اینکه قطعاً درست نیست؛ پس «اقرب المجازات» این است که بگوییم ضرر بر حکمی که منشأ ضرر است، تطبیق شده. پس لزومِ «بیع الغبن» چون منشأ ضرر بر مغبون است، منفی است. لزوم بیع حصۀ شریک که نتواند شریک دیگر اعمال شفعه کند، حکم ضرری است بر آن شریک دیگر؛ «لا ضرر» آن را نفی می‌کند. و هکذا.
این را به چند بیان می‌شود بیان کرد که مراد از «لا ضرر»، حکمی باشد که منشأ ضرر است. پس اولین توجیه و نظر در رابطۀ با نفی ضرر این است که بگوییم مراد از آن، نفی حکمی است که منشأ ضرر است و این چند تقریر دارد:
توجیهات سه‌گانه (مبتنی بر استعمال مجازی) برای قول اول
تقریر اول این است که بگوییم مجاز در تقدیر است: «لا ضرر» أی «لا حکم موجب للضرر»؛ مثل «و اسأل القریة» که گفتند مجاز در تقدیر است، یعنی «اسأل اهل القریة».
توجیه دوم این است که بگوییم مجاز در تقدیر خلاف ظاهر است؛ بلکه مجاز در کلمه است. یعنی «ضرر» که اسم مسبَّب است، استعمال شده و از آن، سبب که حکم شارع است که سبب ضرر است، اراده شده. به جای اینکه معنای حقیقی ضرر را که مسبَّب از حکم شارع است اراده کنند، این ضرر را در خود حکم شارع که سبب است، استعمال کردند. استعمال اسم مسبَّب بر سبب مجازاً، کاملاً عرفی است.
توجیه سوم این است که بگوییم اصلاً مجاز در استعمال نیست؛ نه مجاز در تقدیر است که توجیه اول می‌گفت، نه مجاز در کلمه است که توجیه دوم می‌گفت. مجاز ادعایی است. ادعا کرده‌اند حکمی که منشأ ضرر است، خود این حکم، ضرر است. البته امام چون قائلند «لا ضرر نهی است»، این مطالب را اینجا مطرح نکردند؛ ولی نظر کلی‌شان این است که تمام مجاز‌ها، مجاز لغوی نیست؛ مجاز ادعایی است. اصلاً لطافت مجازگویی به همان ادعایش است. «و اسأل القریة» را بگویی «اسأل اهل القریة»، از لطافت می‌افتد. «تو یوسف هستی» یعنی استعمال شده در اینکه «تو زیبا هستی»؛ این از لطافت «انت یوسف» می‌افتد. «تو ماهی» را بگوییم یعنی «تو زیبایی»، از آن لطافت می‌افتد. خیلی فرق می‌کند بگوییم «تو زیبایی» یا بگوییم «تو ماهی». وقتی به طرف بگوییم «تو ماهی»، خودش را گم می‌کند؛ به قول آقا، می‌رود در فضا. این هم توجیه سوم.
اشکال بر توجیهات سه‌گانۀ استعمال مجازی
اشکالی که این توجیه‌‌ها دارد، این است که گفته می‌شود: تا بشود استعمال حقیقی باشد، چرا شما استعمال را مجازی می‌کنید؟ حالا یا مجاز لغوی یا مجاز ادعایی. این‌طور نیست که ما بگوییم استعمال حقیقی قطعاً نشده است چون إخبار از عدم ضرر در خارج، دروغ است. شاید استعمال حقیقی جور دیگر هم فرض بشود.
توجیه چهارم (محقق نائینی: استعمال حقیقی)
لذا توجیه چهارم، توجیه مرحوم نائینی است که فرموده استعمال، حقیقی است؛ از این باب که اطلاق اسم مسبَّب بر سبب تولیدی، استعمال حقیقی است. «قتل» بر خود همان تیرانداختن به سمت مقتول استعمال می‌شود. اگر کسی تیر می‌اندازد سمت یک آهو، می‌گویند: «هذا قتلٌ له»؛ با اینکه «هذا سبب تولیدی لقتله». در روایت هم دارید که مثلاً «ان قتله ذکاته»[footnoteRef:1] یا خود «رمی الرصاص» (تیر انداختن) برایش لفظ «قتل» استعمال می‌شود[footnoteRef:2] و این عرفی است. بله، سبب غیر تولیدی مثل نصب سلّم، به آن نمی‌گویند: «هذا صعود الی السقف»؛ چون بعد از نصب سلّم، مکلّف دوست داشت صعود «الی السقف» می‌کند، دوست نداشت «صعود الی السقف» نمی‌کند. [1:  مَا رَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ قَالَ حَدَّثَنِي حَكَمُ بْنُ حُكَيْمٍ اَلصَّيْرَفِيُّ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اَللَّهِ عَلَيْهِ اَلسَّلاَمُ مَا تَقُولُ فِي اَلْكَلْبِ يَصِيدُ اَلصَّيْدَ فَيَقْتُلُهُ قَالَ لاَ بَأْسَ كُلْ قَالَ قُلْتُ إِنَّهُمْ يَقُولُونَ إِذَا أَكَلَ مِنْهُ فَإِنَّمَا أَمْسَكَ عَلَى نَفْسِهِ فَلاَ تَأْكُلْهُ قَالَ أَ وَ لَيْسَ قَدْ جَامَعُوكُمْ عَلَى أَنَّ قَتْلَهُ ذَكَاتُهُ.]  [2:  مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ اِبْنِ فَضَّالٍ عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ اَلْعِجْلِيِّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ اَلسَّلاَمُ قَالَ: كُلْ مِنَ اَلصَّيْدِ مَا قَتَلَ اَلسَّيْفُ وَ اَلسَّهْمُ وَ اَلرُّمْحُ وَ سُئِلَ عَنْ صَيْدٍ صِيدَ فَتَوَزَّعَهُ اَلْقَوْمُ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ فَقَالَ لاَ بَأْسَ بِهِ .
] 

اشکال بر توجیه چهارم
این فرمایش ولو مؤید هم دارد؛ مؤیدش این است که شما گاهی قانون‌هایی که زیان برای مردم دارد را می‌گویید: «هذا القانون أضر بالناس»؛ مجاز هم نیست. ولکن این توجیه چهارم هم به نظر ما عرفی نیست. چرا؟ ما قبول داریم «هذا القانون أضر بالناس» عرفاً استعمالش حقیقی است؛ اما «ضرر» یعنی نقص، اسم مصدر است دیگر. آن حکم شرعی که موجب ضرر است، «مضر» است اما «ضرر» نیست. اینکه ما بگوییم «ما در اسلام زیان نداریم» و از آن، «حکم زیان‌آور نداریم» را اراده کنیم، این مجاز است دیگر؛ این استعمال حقیقی نیست. بله، این قانونی که سبب زیان مردم است، قانون «مضر» است؛ این استعمال، حقیقی است. اما این قانون «ضرر» است، «نقص» است؟ نه، قانون نقص نیست؛ قانون موجب نقص در مال یا مانند آن است. پس این توجیه چهارم هم درست نیست.
بنابراین، هیچ‌کدام از این چهار توجیه که می‌گفت «ضرر» اطلاق شده بر «حکم»، درست نبود. اگر ما بتوانیم یک نظر دیگری را انتخاب کنیم که اطلاق «ضرر» بر آن، اطلاق حقیقی باشد، در عین حال بنا بر مسلک نفی، از آن، نفی حکم موجب ضرر را استفاده کنیم، نباید این نظر اول را که شیخ انصاری و محقق نائینی مطرح کردند (که از «ضرر»، خودِ حکم اراده شده، منتها چهار توجیه داشت) انتخاب کنیم؛ چون هیچ‌کدام از این توجیه‌‌ها حقیقی نبود.
قول دوم (صاحب کفایه): نفی حکم به لسان نفی موضوع
نظر دوم، نظر صاحب کفایه است. صاحب کفایه گفته: «شیخ انصاری استاد ماست، نظرش محترم، اما من نظرم فرق می‌کند. من می‌گویم «ضرر»، آن فعل است، یعنی آن وضو؛ آن وضو ضرر است. ضرر، حکم نیست؛ ضرر، موضوع است. منتها ما نفی حکم به لسان نفی موضوع زیاد داریم: «لا شک لکثیر الشک». می‌خواهیم حکم شک را از کثیرالشک نفی کنیم، به لسان نفی موضوع (البته نفی موضوع ادعایی است) می‌گوییم: «لا شک لکثیر الشک». یا در استعمالات ادبی می‌گویند: «یا أشباه الرجال و لا رجال». رجُل بودن مخاطب را نفی می‌کند به غرض نفی آثار رجولیت. اینجا هم می‌گوید: «لا ضرر أی لا وضوء ضرری»، «لا بیع غبنی». «لا وضوء ضرری» به غرض نفی وجوب آن است؛ «لا بیع غبنی» به غرض نفی لزوم آن است. و هکذا.
اشکال اول
می‌گوییم: جناب صاحب کفایه! اولاً حکومت در مواردی که می‌خواهیم نفی حکم کنیم به لسان نفی موضوع، عرفی است، اما نفی حکم بکنیم به لسان نفی متعلق، کجا عرفی است؟ شما می‌گویید: «لا ضرر» یعنی «لا وضوء ضرری». وضو که متعلق وجوب است، نه موضوع وجوب. در مثال شک، شک موضوع است برای احکامی؛ مثلاً مبطل نماز است در جایی که شک در رکعتین اولیین باشد، موجب بناء بر اکثر است در جایی که شک در رکعت سوم و چهارم باشد. این موضوع است. اما متعلق که عرفی نیست ما برای اینکه بگوییم وضوء ضرری واجب نیست، بگوییم: «وضوء ضرری، وضو نیست». «وضوء ضرری، وضو نیست» یعنی واجب نیست. اگر می‌خواهید بگویید «وضوء ضرری، وضوء ضرری نیست» که بدتر است؛ یعنی «وضوء غیر ضرری است، بروید بگیرید». اگر می‌خواهید بگویید «وضوء ضرری، وضو نیست، یعنی واجب نیست»، اتفاقاً وقتی می‌گویید «وضوء ضرری، وضو نیست»، یعنی باطل است.
اگر هم می‌خواهید بگویید «موجود نیست»، باز هم نفی وجود متعلق ادعاءً، این از لسان‌های نفی حکم نیست. شخص فاسق وضو نمی‌گیرد، وجداناً آیا وضو بر او واجب نیست؟ حالا این کسی که وضوء ضرری می‌گیرد، شما بخواهید ادعا کنید که وضو نگرفته است، آخرش می‌شود مثل آن فاسق فاجری که نماز نمی‌خواند و وضو هم نمی‌گیرد. او وضو نمی‌گیرد آیا یعنی واجب نیست وضو در حقش؟ این فرق می‌کند با «لا شک لکثیر الشک». کسی که شک نکند، موضوع نمی‌شود برای وجوب بناء علی الاکثر یا بطلان نماز. اما کسی که وضو نگیرد، او موضوع نیست برای وجوب وضو؟ این همه فساق و فجار وضو نمی‌گیرند، وضو برایشان واجب نیست؟ آخرش این است شما راجع به این کسی که وضو در حق او ضرری است، می‌گویید شما وضو نگرفتید.
[سؤال: قادر بر وضو نیست. جواب:] «لا وضوء ضرری». «قادر نبودن» را از کجا آوردید؟ [سؤال: تا آخر وقت هر وضویی می‌گیرد، وضو نیست. جواب:] این که لسان نفی وجوب نیست. [سؤال: ترکیبی چرا نشود؟ جواب:] چه نفی ترکیبی، چه نفی بسیط، چه بگوید «هذا لیس بوضوء»، چه بگوید «لم یتحقق الوضوء» به نحو لیس تامه، هیچ‌کدام از السنۀ نفی وجوب نیست.
تفاوت «نفی حرام به غرض نفی حرمت» با «نفی وجوب به غرض نفی واجب»
[سؤال: در «لا ربا بین الوالد و الولد» چه می‌فرمایید؟ جواب:] ربا در حرمت است، برای نفی حرمت می‌شود نفی کرد وجود حرام را. طرف اکراهاً دروغ گفته، می‌گوییم: «تو دروغ نگفتی». خوب است. یا نفی ترکیبی بکنیم؛ می‌گوییم: «دروغ اکراهی که دروغ نیست»؛ یعنی حرام نیست. چون در حرام غرض این است که حرام ترک بشود و لذا شما به آن غرض می‌رسید اگر بگویید: «شما دروغ نگفتی» یا «این کار شما دروغ نیست». یا در ربا بین والد و ولد، بگویید «ربا نیست». حالا آن «لا ربا بین الوالد و الولد»، نفی بسیط است: «این ربا محقق نمی‌شود» یا نفی ترکیبی است «الربح بینهما لیس بربا». او خوب است؛ نفی حرام به غرض نفی حرمت. اما نفی وجوب به لسان نفی تحقق واجب، این همه فسقه و فجره واجب را انجام نمی‌دهند. آن که نفی وجوب نیست که حالا یک کسی ادعا کنیم تو هم وضو نگرفتی. آخرش من «نعوذ بالله» می‌شوم مثل آن فاسق فاجری که وضو نگرفت. آخرش ادعا کردی من هم مثل او هستم دیگر. این که نفی وجوب نمی‌کند.
اشکال دوم
ثانیاً: اصلاً ضرر، غیر از ضرری است. وضو، ضرری است؛ نه وضو ضرر است. ضرر، معلول وضو است. ضرر آن تبی است که با آب سرد وضو گرفتی در این هوای سرد. شما وضو گرفتی با این آب سرد، یک هفته تب کردی؛ آن تب یک هفته‌ای، ضرر است، نقص در بدن است. و الا «وضو ضرری است» یعنی وضو سبب ضرر است. شما می‌خواهید با این نظر صاحب کفایه درستش کنید، باز هم در دردسر و چاله می‌افتید؛ چون بالاخره گفت: «لا ضرر». وضو که ضرر نیست. می‌خواهید ضرر را در وضو استعمال بکنید، خود این مجاز است، قرینه ندارد. پس این نظر صاحب کفایه هم درست نیست.
بررسی ثمرات اختلاف نظر شیخ انصاری و صاحب کفایه
صاحب کفایه دلش را خوش کرده که این نظرش با آن نظر اول که نظر شیخ انصاری است، در ثمرات فرق می‌کند. ما برخی از این ثمرات را بگوییم:
ثمرۀ اول
ثمرۀ اول: ایشان فرموده: اگر علم اجمالی داشتی که یکی از این دو فعل حرام است ولی اگر بخواهی احتیاط کنی، متضرر می‌شوی. خوردن یکی از این دو آب، حرام است، اگر بخواهی از هر دو اجتناب کنی، متضرر می‌شوی. به نظر شیخ که نظر اول است، حرمت شرب آن آب حرام در بین، حکمی است که «ینشأ منه الضرر»؛ چون او آمد، علم اجمالی به او شکل گرفت، عقل حکم کرد به لزوم احتیاط، تمام مشاکل ما زیر سر همان حکم شارع است که گفت: «اجتنب عن هذا الماء». بعد من علم اجمالی پیدا کردم که یا این آب خطاب «اجتنب عن هذا الماء» دارد یا آن آب. عقل گفت: «یجب علیک الاحتیاط». من به ضرر افتادم. لذا «لا ضرر» آن حکم را برمی‌دارد. منتها حالا چه‌جور برمی‌دارد، بعداً خواهیم گفت. اما اگر مقلد منِ صاحب کفایه بشوی، باید تحمل ضرر کنی، احتیاط کنی. چرا؟ برای اینکه احتیاط، ضرری است. احتیاط که موضوع حکم شرعی نیست؛ موضوع حکم عقل است. «لا ضرر» نفی موضوع حکم شرعی می‌کند به غرض نفی آن حکم شرعی‌اش. به تعبیر دیگر، صاحب کفایه می‌گوید: «لا ضرر نفی حکم شرعی می‌کند به لسان نفی موضوع». اینجا حکم شرعی چیست؟ حکم شرعی این است که «یحرم شرب هذا الماء». آن که موضوعش ضرری نیست، آن آب را نخور، آب دیگر را بخور. احتیاط است که فعل ضرری است، احتیاط هم که موضوع حکم شرعی نیست.
این ثمره‌ای که مرحوم صاحب کفایه در بحث انسداد مطرح می‌کند.
اشکال اول
می‌گوییم: جناب صاحب کفایه! اولاً در این شبهۀ تحریمیه، اشکال فی‌الجمله توجیه دارد؛ اما در شبهات وجوبیه که احتیاط، تدریجی است، مثل علم اجمالی به اینکه یا امروز بر من روزه واجب است یا فردا، ولی احتیاط که هر دو روز را روزه بگیرم، ضرری است، روز اول که روزه می‌گیرم، آن روزۀ روز دوم می‌شود مصداق صوم ضرری، آن روزۀ روز دوم یا وجوب شرعی ندارد که هیچ، یا اگر وجوب شرعی دارد، آن وجوب شرعی صوم فردا رفته روی فعل ضرری.
نگویید شما به سوء اختیار آن را ضرری کردید چون امروز روزه گرفتید، صوم فردا شد صوم ضرری. می‌گوییم این سوء اختیار نیست؛ من به داعی احتیاط این کار را کردم. سوء اختیار نیست. من امروز را روزه می‌گیرم، فردا آن صوم می‌شود مصداق فعل ضرری، وجوبش برداشته می‌شود. هذا اولاً.
اشکال دوم
ثانیاً: در همان شبهات تحریمیه بگوییم. اگر دقت کنید! روی نظر شیخ انصاری هم مشکل پیدا می‌شود. چرا؟ برای اینکه تحریم شرب آن آب الف که فی علم الله تحریم شده ولی مردد برای من است، من نمی‌دانم کدام تحریم شده، تحریم او که حکم ضرری نیست. هر حکمی که با هزار واسطه منشأ ضرر باشد که عرفاً حکم ضرری نیست. حکم ضرری، آنی است که سبب تولیدی باشد برای ضرر. تحریم شرب آن آب آمد، من علم اجمالی پیدا کردم، عقل آمده می‌گوید: «باید احتیاط کنی». این حکم عقل، ضرری است. گناه را عقل کرد، چوبش را باید مولا بخورد؟ مولا! تو حکمت، مُعِدّ  برای ضرر است؛ قبول! اما حکمت تو ضرری است؟ چرا؟ حکم شارع چرا ضرری باشد؟ مگر گفت «لا ضرر»، یعنی «لا حکم ینشأ منه الضرر» به نحو مُعِدّ؟ نه. قدر متیقن از مجاز، این است که سبب تام باشد برای ضرر؛ همان‌که گفت: «سبب تولیدی»، نه مُعِدّ.
[سؤال: ... جواب:] فرض این است که وجوب احتیاط، حکم عقلی است.
پس اشکال دوم ما این است که این فرمایش شما ثمرۀ درست نمی‌کند بین این دو نظر؛ طبق نظر شیخ هم دچار مشکل می‌شویم. و لذا ببینید، اصلاً نمی‌گویند این تحریم شرب ماء، زیان زد به مکلف. او زیان نزد، عقل که وجودش دردسر است، آمده می‌گوید: «باید احتیاط کنی». این دارد به ما ضرر می‌زند. شارع به ما ضرر نزد. باید عرفاً صدق کند که «تحریم شرب الماء أضر بالناس» تا بعد بگوییم: «لا ضرر».
اشکال سوم
اشکال سوم: درست است وجوب احتیاط به حکم عقل است، ولکن در دایرۀ شرع است، یعنی مربوط به امتثال امر شارع است. وقتی می‌گوید «لا ضرر فی الاسلام»، عرف متوجه می‌شود که در شئون دین ضرر نیست؛ یعنی اگر عقل می‌آید در شئون دین حکم می‌کند به لزوم احتیاط، و شارع می‌تواند این حکم عقل را با ترخیص در ارتکاب یکی از این دو بردارد، از «لا ضرر» استفاده می‌شود همین کار را هم کرده است.
و لااقل، مدلول التزامی خطاب «لا ضرر» این است. اگر مدلول مطابقی «لا ضرر» نباشد (که تطبیق بشود بر وجوب احتیاط که حکم عقل است، چون درست است که خود حکم عقل استقلالاً برداشته نمی‌شود، اما شارع می‌تواند یک کاری بکند که موضوع حکم عقل شکل نگیرد؛ ترخیص بدهد در ارتکاب احد الاطراف، ولو با جعل بدل که بگوید: «اجتناب از یکی از این دو، امتثال تعبدی است» که این جعل بدل را همه قبول دارند، محقق عراقی هم قبول دارد. اگر این را هم نگویید) می‌گوییم مدلول التزامی عرفی خطاب «لا ضرر» است.
من می‌دانم این دو تا آب، هر دو نجس است، شما آنجا قبول می‌کنید که اگر اجتناب از هر دو ضرری است، حرمت شرب احدهما برداشته می‌شود؛ آنجا که قبول دارید، چون حرمت شرب این هم شرعی است، حرمت شرب آن هم شرعی است. این حرف‌ها را بگذارید برای مدرسه، برای عرف نگویید؛ عرف ما را مسخره می‌کند. دو تا آب، هر دو نجس است، اینجا اجتناب از هر دو ضرری است، «لا ضرر» می‌گوید: «من در خدمت شما هستم، می‌آیم حرمت یکی از این دو را لا بعینه برمی‌دارم» به نحو تخییری؛ یعنی ترخیص می‌دهم در ارتکاب احدهما، حالا به هر نحوی که در جای خودش گفته شده. اما خدا نکند که علم اجمالی داشته باشید که یکی از این دو حرام و نجس است. می‌گوییم: «چکار کنیم اگر علم اجمالی داشته باشیم که یکی از این دو نجس است؟» می‌گوید: «به بچه بگو بیاید ادرار بکند در هر دو این آب‌ها تا علم تفصیلی پیدا کنی هر دو نجس است، تا آن وقت ما بتوانیم برای شما کاری بکنیم». خداییش این عرفی نیست.
بقیۀ مطالب ان‌شاءالله روز یکشنبه.
و الحمدلله رب العالمین.

