	متن درس فقه استاد شهیدی (کتاب صلات - سال دهم - جلسۀ ۸۹)
مسائل ………………………………………..………………………………………………………………………………………8
[bookmark: _Hlk220054371][bookmark: _GoBack]دروس خارج فقه استاد معظم حاج شیخ محمدتقی شهیدی
کتاب صلاة - سال دهم
سال 1404-1405
متن خام
جلسۀ 89-1206
‌‌‌چهارشنبه – Feghh 89-14041101

أعوذ باللّه من الشیطان الرجیم بسم ‌اللّه الرحمن الرحیم الحمد للّه ربّ العالمین و صلّی الله علی سیّدنا محمّد و آله الطاهرین سیّما بقیّة اللّه فی الأرضین و اللعن علی أعدائهم أجمعین.
تفاوت تکلیف ولد اکبر با تکلیف وصی نسبت به استیجار معذور
بحث در نیابت صبی ممیز گذشت. ما احتیاط کردیم و لو به‌حسب صناعت مقتضای اصل عملی جواز نیابت صبی ممیز بود ولی این را توجه بکنید؛ یک وقت بحث راجع به تکلیف ولد اکبر است، او می‌تواند احتیاط واجب را رجوع کند به فتوای معتبر. مثلاً آقای سیستانی احتیاط واجب می‌کند در عدم کفایت نیابت صبی ممیز، می‌گوید: «فیه اشکال». «العروة الوثقی»، جلد دو، صفحه ۲۳۲. می‌تواند به فتوای معتبر، مثل فتوای آقای زنجانی رجوع کند که در «توضیح المسائل»، صفحه ۳۱۵ فرمودند: نیابت ممیزی که خوب و بد را می‌فهمد و شرایط نماز را رعایت می‌کند، صحیح است. با اینکه ایشان در نیابت معذور در مسئلۀ بعد فتوا می‌دهد که مجزی نیست. پس ولد اکبر می‌تواند احتیاط واجب را رجوع کند به فتوای معتبر و به این برادر غیر بالغش بگوید: شما قرائتت درست است، همه چیزت درست است، شما بیا از طرف پدر نمازهایش را قضا کن.
یک وقت بحث عمل به وصیت است، پدر وصیت کرده که نماز قضا برای من بگیرید. اینجا اگر خود آن پدر در آن احتیاط واجب رجوع کرده بود به یک فتوای معتبر، رجوع کرده بود به آقای زنجانی و وصیت می‌کرد، وصی اصلاً نظرش این است که کافی نیست نیابت صبی ممیز، [این نظر وصی مهم نیست چون] وصی واسطه است، کاره‌ای نیست. مثل وکیل می‌ماند. می‌گوید: نظر من را چه کار دارید؟ آن مرحوم مغفور رجوع کرد به یک فتوای معتبری که می‌گفت: نیابت صبی ممیز مجزی است و وصیت کرد. من هم اجیر می‌کنم یک صبی ممیز را برای قضای نمازهای آن مرحوم. [اینکه] من نظرم این است که این نیابت صبی ممیز مجزی نیست، من کاره‌ای نیستم، من واسطه‌ام.
بله، گاهی با تمام اینکه فرض کردیم که میت رجوع کرده به فتوای معتبر که نیابت صبی ممیز مجزی است، انصراف دارد وصیت به نائب گرفتن بالغ. انصراف، بحث دیگری است. بعید نیست در نماز و حج انصراف داشته باشد ولی در صوم نه. نماز و حج را معمولاً بالغین به جا می‌آورند و آن‌ها نائب می‌شوند. آنجا برای ما روشن است که ولو نظر خود آن مرحوم هم اجتهاداً یا تقلیداً این بوده که نیابت صبی ممیز در نماز قضا یا در حج مجزی است، یا مثلاً مرجع تقلیدش در این مسئله آقای زنجانی بوده، وصیت کرده، ظهور عرفی این وصیت این است که به‌طور متعارف برای من نائب بگیرید، ظهور انصرافی‌اش این است. ولی اگر این ظهور انصرافی نباشد، کما اینکه در صوم بعید نیست این ظهور انصرافی نباشد، آنجا می‌شود صبی ممیز را بگویند: روزۀ آن مرحوم را قضا کن.
انصراف وصیت بعداً مطرح می‌شود، بحث مهمی است. [مثلاً] هیچ‌کس نمی‌گوید: رعایت مستحبات در نماز واجب است. نوعاً هم می‌گویند: سه بار تسبیحات اربعه مستحب است، یک بار کافی است. سه تا سلام مستحب است، یک سلام کافی است. اذان و اقامه مستحب است. و لکن انصراف وصیت به نماز، استیجار بر نماز به متعارف است. متعارف در نماز این است که سه بار تسبیحات اربعه می‌گویند، سه سلام می‌دهند. حالا در اذان هم هر مجلسی یک اذان می‌گویند. این‌ها از باب اینکه متعارف است و وصیت یا اجاره منصرف به آن‌هاست، باید رعایت بشود.
[سؤال: ... جواب:] حالا بالاخره اگر با او زندگی کردید، می‌دانید در این مسئله نظر خودش یا نظر مرجعش این بود که نیابت صبی ممیز مجزی است. ولی اگر انصراف نداشته باشد وصیتش به اینکه فرد متعارفی را که بالغ است نائب بگیرید، اینجا ما عرض می‌کنیم نظر وصی مهم نیست چون وصی واسطه‌ای بیش نیست.
راجع به مسئلۀ استیجار معذورین که صاحب عروه فتوا داد: «استیجار معذورین جایز نیست، یعنی مجزی نیست»، تبرع‌شان را هم باید می‌گفت: مجزی نیست ولی در تبرع گفت: اشکال است. وجهی ندارد [این تفصیل]. اگر بنا باشد نیابت معذورین صحیح نباشد، چه اجاره‌اش، چه تبرعش صحیح نیست. اگر بناست احتیاط باشد، در هر دو احتیاط است.
در این مسئله شش بحث است:
جواز نیابت معذور در مستحبات
بحث اول این است که طبق اطلاقات، نیابت معذور در مستحبات جایز است. اطلاق دارد دلیل، همان صحیحۀ معاویة بن عمار می‌گفت: «و الولد الطیب یدعو لوالدیه و یحج عنهما و یصلی و یصوم عنهما». اطلاق دارد، وجهی ندارد بگوییم: انصراف دارد از ذوی الاعذار. اما امام در حج، ظاهر عبارت‌شان یا لااقل اطلاق عبارت‌شان این است که نیابت معذورین حتی در حج مستحب هم اشکال دارد. صاحب عروه در صبی ممیز گفت: نیابتش در حج مستحب اشکال ندارد. امام آنجا حاشیه زد گفت: آن هم اشکال دارد. ولی در معذورین، صاحب عروه مطرح نکرد نیابت معذورین را در حج مستحب، ولی اطلاق کلام امام، در استفتائات هم ما نگاه کردیم، این است که نیابت معذورین صحیح نیست؛ قید نزده به نیابت معذورین در حج واجب. این وجهی ندارد، اطلاق دلیل می‌گیرد نیابت معذورین را در حج مستحب. این مطلب اول.
[سؤال: ... جواب:] معذور است، آیا برای خودش می‌تواند حج به جا بیاورد یا نه؟ یعنی شما می‌گویید: کسی که عاجز از مباشرت طواف است، نمی‌تواند حج برود؟ می‌تواند حج برود. بحث نیابتش است. نیابتش در حج مستحب یا نیابتش در نماز مستحب مشکلی ندارد، اطلاقات شاملش می‌شود. ... «یحج عنهما»، «یصلی عنهما»، این‌ها ظاهرش این است که نیابتاً از طرف میت حج به جا می‌آورد، نماز می‌خواند، روزه می‌گیرد. 
عدم جواز نیابت معذور در واجبات ولو منوب‌عنه معذور باشد
مطلب دوم این است که نیابت معذورین در واجبات مشکلش این است که میت، آنی که بر او واجب شد، واجب اختیاری بود. حتی اگر میت زمان ادای نماز مریض بود، خودش وظیفه‌اش نماز نشسته بود ولی وقتی فوت می‌شود، دیگر آنی که به عهدۀ او می‌آید نماز اختیاری است؛ و لذا نمی‌تواند نماز قضایش را نشسته بخواند مگر اینکه تا آخر عمر مریض بماند. این مسلم است. وقتی تکلیف میت و اشتغال ذمۀ میت به قضای نماز است به‌نحو نماز اختیاری، نائب، نائب می‌شود از طرف این شخص در آنچه که بر او واجب است. بر آن آقا در زمان حیاتش قضای نماز به‌نحو تام واجب بود، اگر هم تا آخر عمر مریض باشد، بالاخره او به‌خاطر اینکه مباشر این نماز، مریض است از او بخشیده می‌شود. و لذا وقتی که وصیت می‌کند، باید وصیت کند شخصی نماز من را قضا کند که مختار باشد نه معذور چون آنی که واجب اولی است، قضای نماز اختیاری است.
[سؤال: ... جواب:] نماز اختیاری به‌عهده می‌آید. مقتضای اطلاق ادلۀ شرایط نماز این است که آن شرایط اختیاری به‌عهدۀ آن شخص می‌آید. یا مثلاً حج به‌عهدۀ او بود، حج اختیاری به‌عهدۀ او بود. حالا اگر می‌توانست خودش حج اختیاری به‌جا بیاورد که روشن است؛ نائبش هم نائب از اوست در قضای حج او بعد از فوتش. اگر هم خودش معذور بود تا آخر عمر، اگر خودش حج می‌رفت، نائب می‌گرفت در طواف، در رمی، چون بر او مباشرت حج واجب بود و قادر نبود بر این جزء حج، می‌گفتیم: نوبت می‌رسد به اینکه در این جزء حج نائب بگیرند برای او، اما این نائب، وقتی یک فرد مختار [وجود داشته] باشد که آن حج تام را از طرف آن مرحوم به‌جا بیاورد یا از طرف آن زنده‌ای که عاجز است از رفتن به حج به‌جا بیاورد، ظاهر دلیل استنابه این است که برای آن حج اختیاری نائب بگیرند.
پس انصاف این است: ما بدون اینکه نوبت به اصل عملی برسد، بر خلاف مرحوم حاج شیخ علی جواهری که فرض کرده: «نخیر، طبیعی نماز به‌عهدۀ آن میت است، [مهم این است که] صحیح باشد، حالا صحیح اختیاری، صحیح اضطراری، [مهم این است که] حج صحیح باشد، [حالا] صحیح اختیاری، صحیح اضطراری». نه، انصافاً همان‌طور که بسیاری از بزرگان فرمودند، انصراف «فان علیه ان یحج من ماله رجلا» یا «یقضی عنه اولی الناس بمیراثه» این است که نماز اختیاری خوانده بشود. اگر آن مرحوم مختار بود که واضح است، نائبش هم باید مختار باشد. حتی اگر او مضطر بود (اگر خودش حج می‌رفت، خودش نماز می‌خواند، مضطر بود به خاطر عجز خودش)، اما نمی‌شود که وقتی بر او استنابه لازم است، ما بگوییم: اطلاق دارد دلیل که نائب را فرد مضطر انتخاب کنند.
[سؤال: ... جواب:] حج اختیاری این است که خود حاج طواف کند نه اینکه نائب بگیرد برای طواف. ظاهر دلیل «فان علیه ان یحج » چون واجب اختیاری ممکن است، این است که نائب بگیرد برای حج اختیاری. نماز هم از طرف میت همین است.
و لذا انصاف این است که عدم اجتزاء به نیابت معذور، ظاهر ادله است در واجبات و لااقل من الاحتیاط.
[سؤال: ... جواب:] اینکه مردی زن را نائب بکند، زن وقوف به مشعر لازم نیست تا طلوع آفتاب بکند؛ همان شب می‌تواند بخشی از شب را وقوف کند و برود منا. این به قول امام، حج اضطراری نیست، این حج اختیاری است. مثل این است که زنی نائب مرد می‌شود در نماز، حمد و سوره را در نماز صبح آهسته می‌خواند. این نماز اضطراری نیست، این نماز اختیاری زن است. در خود حج که دلیل داریم که «لا بأس بنیابة المرأة عن الرجل». حالا در نماز دلیل نداریم، به اطلاقات تمسک بکنیم. در حج که دلیل داریم، آن اختیاری است. و لذا از امام هم که می‌پرسیدند، می‌فرمود: زن‌ها می‌توانند نائب بشوند از مردها، مشعر را هم تا طلوع آفتاب نمانند مهم نیست، چون این حج اختیاری آن‌هاست. اما پیرمردها و ضعفا که می‌توانند وقوف لیلی مشعر را درک کنند، آن به‌خاطر اضطرار است، آن حج اضطراری است، آن‌ها نمی‌توانند نائب بشوند. خود امام هم این را داشت.
البته در مورد حج عرض کردم بعید نیست، ولو امام آن را هم قبول ندارد، اشکال می‌کند، ولی بعید نیست که اطلاق ادله شامل معذور به عذر طاری بشود. اجیرش کرده، رفته آنجا، حج مشکلات زیاد دارد، مریض می‌شوند، حالا نمی‌تواند برود رمی جمره، مریض می‌شود نمی‌تواند برود طواف. این همه روایت که «یطاف عنه»، «یرمی عنه»، یک جا نفرمودند که ولی اگر نائب بود نیابتش خراب می‌شود، با اینکه متعارف در حج این است که بیماری هست، مشکلات هست. این بعید نیست که در آنجا بگوییم: معذور به عذر طاری که از اول نمی‌داند این مشکل برایش پیش می‌آید، بعد از احرام متوجه می‌شود، نیابتش صحیح است. عرض کردم امام همان را هم اشکال می‌کرد. ولی در نماز که این حرف‌ها نیست. اجیر شده برای نماز، از خوشحالی این پول نیابت نماز استیجاری، خلاصه یک مقدار بالا پایین پرید، دیسکش زد بیرون، نمی‌تواند نماز را ایستاده بخواند. این مجزی نیست ولو عذر طاری است بعد از اجاره یا حتی بعد از شروع نماز. وسط نماز این‌طور شد، دلیل بر اجزای آن نیست. این هم مطلب دوم.
عدم لزوم استیجار برای ولد اکبر معذور
مطلب سوم این است که حالا ولد اکبر که بر او واجب است قضای نماز پدر، این اگر آن‌قدر پدرش زنده ماند، عین ناصرالدین شاه که آن‌قدر ماند شاهی کرد تا آن مظفرالدین شاه بدبخت وقتی شاه شد که دیگر عزرائیل دنبالش می‌گشت پیدایش کند. موقعی پدر مرد که این پسر خودش پیر است. حالا می‌گویند «یقضی عنه اولی الناس بمیراثه». یا جوان است دچار پیری زودرس شده، کمر درد و پا درد و می‌گوید: نمازهای خودم را من نشسته می‌خوانم. اینجا چکار باید کرد؟ اینکه بگوییم: این ولد اکبر حتماً باید نائب بگیرد، وجهی ندارد. آنی که دلیل داریم این است که ولد اکبر «یقضی عن ابیه ما فاته من الصلاة و الصوم».
و لذا شبهه این است که اگر [ادله] انصراف دارد به قضای نماز به‌نحو اختیاری، این ولد اکبر عاجز است، تکلیفش ساقط است. کسی که عاجز از واجب است، اتیان به مسقط بر او لازم نیست. بله، می‌تواند اجیر بگیرد از طرف پدرش نماز بخواند، ولی آن مسقط است؛ اتیان به مسقط بر او لازم نیست. در حالی که اگر می‌گفتیم (مثل بعضی از دوستان که می‌گفتند)، جامع بین قضای ولد اکبر یا قضای دیگران بر این ولد اکبر واجب است، اگر جامع واجب بود، عجز از یک فرد منشأ می‌شد عقلاً متعین باشد آن فرد آخر که نائب گرفتن دیگران است برای نماز قضای پدر. در حالی که این خلاف مفاد ادله است. مفاد ادله این است که مباشرت ولد اکبر در قضای نماز پدر واجب است و دیگران اگر نماز بخوانند، مسقط است. اگر عاجز می‌شود از قضای نماز پدر، تکلیف ساقط است، اتیان به مسقط دلیل ندارد.
تکلیف اضطراری ولد اکبر معذور
حالا آیا این ولد اکبری که عاجز از نماز اختیاری است، تکلیفش ساقط است؟ در ذهن هم هست که آقای سیستانی این را مطرح کردند در استفتاء فرمودند: نه دیگر. لابد زبان حال ایشان این است که دیگر اینجا انصراف نیست؛ چون «یجب علی الولد الاکبر قضاء ما فات من ابیه». این ولد اکبر از قضای اختیاری عاجز است، وظیفه‌اش منتقل می‌شود به قضای نماز اضطراری. آن وقت لابد این قضای نماز اضطراری مجزی هم هست از میت؛ اگر مجزی از میت نباشد که به درد نمی‌خورد.
[سؤال: ... جواب:] این عجز ولد اکبر، از نماز اختیاری، مثل عجز خود مکلف است از قضای نماز اختیاری. همان بحث‌ها پیش می‌آید که آیا موضوع انتقال به نماز اضطراری این است که تا آخر عمر عاجز بماند؟ این بحثش قبلاً گذشت. اختلاف بود؛ آقای خوئی، محقق عراقی، ما هم همین را عرض کردیم که بله، ظاهرش این است که باید تا آخر عمر عاجز باشد از نماز اختیاری تا وظیفه‌اش به نماز اضطراری منتقل بشود. ولی بعضی‌ها می‌گفتند: نه، همین که احتمال می‌دهد عجز او تا آخر عمر بماند، وظیفه‌اش منتقل می‌شود به نماز اضطراری. این بحث آنجا مطرح شد، همان بحث عیناً اینجا تکرار می‌شود.
[سؤال: ... جواب:] بله، واجب است وصیت کند، [اما] نکرد. ما نمی‌گوییم: وصیت نکند. اصلاً پدر وظیفه دارد وصیت کند. [اما] مگر همه به وظیفه‌شان عمل می‌کنند؟ عمل نکرد و مُرد. یا موت فجأة بود. آقای فلسفی می‌فرمود: یک مؤمنی سکته کرد، یک منبری دعوت کردند تهران، گفت: «اذا کثر الزنا کثر موت الفجأة». راجع به این روایت بحث می‌کرد. ایشان می‌فرمود: سلیقه داشته باش، بگو «موت الفجأة راحة المؤمن»، این روایت را مطرح کن. می‌گفت: یک بازاری متدین خانه ساخت، به جای مجلس عیش و نوش، یک روحانی دعوت کرد منبر برود، آن هم شروع کرد آواز خواندن که «هر که آمد در این منزل نو ساخت، به آن راضی شد و به دیگری پرداخت». حالا مقصود این است که موت فجأه بوده و وصیت نکرده. حالا این ولد اکبر می‌خواهیم ببینیم وظیفه‌اش چیست.
وصیت به فرد معذور در فرض اضطرار
مطلب چهارم این است که اگر میت می‌خواهد وصیت کند، می‌بیند یک عذر عامی هست؛ هر کس در این روستای‌شان است، مشکل‌دار است؛ دیسکی، آرتروزی. آن‌هایی که قبول می‌کنند نماز بخوانند، چند نفر دیگر بیشتر نیستند. این چند نفر هم از بس نماز اموات را خواندند، زمین‌گیر شدند. کسی دیگر نیست. اینجا نوبت می‌رسد به همان وظیفۀ اضطراری. وصیت کند همین معذور را بگیرند، چاره‌ای نیست؛ منتقل می‌شود به وظیفۀ اضطراری. این هم روشن است.
[سؤال: ... جواب:] بله، احسنتم، حرف خوبی می‌زنید. دهک‌بندی باید بکنیم. آنی که ده تا مشکل دارد با آنی که نه تا مشکل دارد با آنی که هشت تا مشکل دارد، این‌ها را دهک‌بندی بکنیم. اول آن‌هایی که مشکل‌شان کمتر است، برویم سراغ آن‌ها. قبول نکردند، برویم سراغ آن‌هایی که مشکل‌ بیشتری دارند.
تمایز میان اجزا و شرایط داخلیۀ نماز و شرایط مصلّی
مطلب پنجم این است که آنچه که تا حالا گفته شد، راجع به اجزا و شرایط نماز بود؛ اما راجع به شرایط مصلی، این را توضیح بدهم. مثلاً شرط نماز طهارت است. اما مصلی اگر فاقد الماء باشد، طهارتش به تیمم است. اگر ذوالجبیره باشد، طهارتش به وضوی جبیره‌ای است. برخی مثل آقای خوئی و آقای سیستانی فرمودند: در اینجا ما اهمیت نمی‌دهیم، هیچ اشکالی ندارد. در امام جماعت هم که روایت داریم که متیمم می‌تواند امام جماعت بشود. چرا؟ برای اینکه متیمم طاهر است؛ این امام جماعت طاهر است، طهارت ترابیه دارد، مشکلی ندارد، نقصی ندارد. برای او که فاقد الماء است، این طهارت حاصل شده. آنی که وضوی جبیره‌ای می‌گیرد [هم همینطور]. حتی آقای سیستانی می‌گویند: کسی که «سلس البول» دارد، نمازش البته مبتلا به نجاست بدنش هست، خب باشد، معذور است دیگر.
این‌ها اجزا و شرایط داخلیۀ نماز نیست. اینکه می‌گوییم: اجزا و شرایط نماز، یعنی اجزا و شرایط داخلیۀ نماز. نفرمایید: وضو هم شرط نماز است برای واجد الماء، طهارت بدن هم شرط نماز است برای قادر. نه، آن‌ها شرایط خارجیه است.
گفته می‌شود: ادله‌ای که می‌گوید: مثلاً «یحج عنه»، «یصلی عنه»، یعنی اجزا و شرایط داخلیۀ نماز و حج باید اختیاری باشد. اما شرایط خارجیه که از آن تعبیر می‌کنند به «شرائط المصلی»،‌ «شرائط الحاج»، آن‌ها مهم نیست. مهم این است که این آقا طهارت دارد، ولو طهارتش ناشی از تیمم در حال فقدان ماء است، ناشی از وضوی جبیره‌ای است، طهارتش ناشی از حکم سلس البول است، آن طهارت از نجاست هم که ندارد، آن هم که معفو است، کسی که دم جروح و قروح دارد بیاید امام جماعت بشود اشکال دارد؟ نه. آن، اجزا و شرایط داخلیۀ نماز که نیست.
این فرمایش بعید نیست که بیش از این انصراف ندارد ادله که اجزا و شرایط داخلیۀ نماز که «یصلی عنه» انصراف دارد به «یصلی عنه صلاة الاختیارية».
[سؤال: ... جواب:] آن اجیر که «لایجد ماءً» است، مریض است، نماز آن اجیر صحیح است. الان شما یک کسی را نائب می‌گیرید برای روزه گرفتن از طرف گذشتگان‌تان. یک آقایی می‌گوید: من غسل نمی‌توانم بکنم؛ هر وقت جنب شدم، تیمم می‌کنم. برای روزه‌های خودم همین‌جور است؛ یک بیماری پوستی دارم، دکتر گفته: تا یک سال نباید غسل کنی. می‌خواهید روزه‌های پدر را قضا کنم؟ ارزان‌تر هم می‌گیرم مشتری جذب کنم. می‌گوییم: اشکال ندارد. شما آنجا می‌گویید اشکال دارد؟ چون این آقا به خاطر عذرش تعمد بقاء بر جنابت ندارد.
پس این فرمایش که ما چه جور در امام جماعت نص خاص داریم که امام جماعت می‌تواند متیمم باشد، چون شرایط خارجیۀ نماز است، شرایط داخلیه که معذور نیست، اینجا هم همین را آقای خوئی و آقای سیستانی فرمودند، و این بعید نیست.
شبهۀ اطلاق آیۀ وضو و عدم کفایت طهارت اضطراری در واجب موسّع و نیابت
و لکن شبهه‌ای که هست، این است: ما یک بحثی داریم در مورد کسی که می‌خواهد نماز قضا بخواند، الان هم مریض است، می‌خواهد تیمم بکند، چون وضو نمی‌تواند بگیرد، نماز ادایش را می‌خواند. بعد از اینکه تیمم کرد و نماز ادایش را خواند، این تیممش که باطل نمی‌شود؛ چون به‌خاطر ضیق وقت نیست این تیممش، به‌خاطر بیماری است. برای نماز بعدی هم اگر این تیمم باقی ماند، می‌تواند نماز بعدی را هم با همین تیمم بخواند. آنجا بحث است که آیا می‌تواند مبادرت کند به نماز قضا یا نه؟ اختلاف است. برخی گفتند: چه اشکالی دارد؟ این آقا باید نماز قضا را با طهارت بخواند، الان هم طهارت دارد دیگر، چه مشکلی دارد؟
ما شبهه داشتیم آنجا. اگر آن شبهه تثبیت بشود، اینجا هم می‌آید. و آن شبهه این است که اطلاق دلیل اولی مگر نمی‌گوید نماز را با وضو بخوانید؟ «اذا قمتم الى الصلاة فاغسلوا وجوهکم». اگر می‌گفت «اذا قمتم الى الصلاة فاطّهّروا»، طهارت به‌عنوان طهارت شرط بود، می‌گفتید: این طهارت هست دیگر، حالا با تیمم هست. ما شبهه‌مان این بود، می‌گفتیم: آیۀ شریفه می‌گوید: «اذا قمتم الى الصلاة فاغسلوا وجوهکم و ایدیکم». یعنی آمده امر کرده به نماز با وضو. اگر صرف‌الوجود واجد ماء باشد، یعنی در این نماز که واجب موسع است، تا آخر وقت شما یک زمانی، ولو آخر وقت، متمکن از آب هستید، شما باید صبر کنید آن موقع نماز با وضو بخوانید.
و لذا می‌گفتیم: کسی که برای نماز ظهر و عصرش بیمار بود، بیمار پوستی بود، تیمم کرد، نماز خواند، اذان مغرب و عشاء که می‌شود، هنوز هم آن مشکل هست. فقط ساعت ده شب مراجعه به پزشک دارد. پزشک آن وقت کاری می‌کند که دیگر آن وقت می‌تواند [با وضو و غسل نماز بخواند]. گفته: ساعت ده بیا یک مایع شست‌وشویی داریم، آن را بزنید، دیگر آن وقت می‌توانید غسل هم بکنی، وضو هم می‌توانی بگیری. ما شبهه می‌کردیم. گفتیم: به چه دلیل جایز است این آقا اول وقت نماز مغرب و عشایش را با آن تیمم بخواند؟ تیممش را که احداث نکرده به‌خاطر نماز مغرب و عشاء. اگر می‌خواست احداث کند که قطعاً باید صبر می‌کرد. تیممش مشروع بوده برای نماز قبلی.
آقای خوئی در آنجا هم در برخی از کلماتش هست که چه اشکالی دارد؟ الان که متطهر است، نماز مغرب و عشاء را می‌خواند. ما شبهه داشتیم، گفتیم: باید احتیاط کرد. چرا؟ برای این‌که ظاهر دلیل این است: «اذا قمتم الى الصلاة». خطاب به این آقا هم هست دیگر که نماز مغرب و عشاء می‌خواهد بخواند. «اذا قمتم الى الصلاة فاغسلوا وجوهکم و ایدیکم». صبر کن بعد از ساعت ده که می‌توانی وضو بگیری، وضو بگیر. «فلم تجدوا ماء»، یعنی اگر عاجز شدی از نماز مغرب و عشاء با وضو، آن وقت نوبت می‌رسد به تیمم. این که عاجز نیست، ساعت ده برود دکتر، محلول به او می‌دهد، متمکن می‌شود از وضو و غسل.
اگر آن شبهه تقویت بشود (که ما بر اساس آن شبهه احتیاط می‌کردیم)، این شبهه اینجا هم می‌آید که وظیفۀ منِ مکلف که حج مباشری نمی‌توانم انجام بدهم چی بود؟ استنابه برای حجی که در آن نماز طواف می‌خوانند، نماز طواف هم همین است که «اذا قمتم الى الصلاة فاغسلوا». من این نائب را که گرفتم، این در حجی که می‌رود عاجز است از وضو، باید تیمم بکند. نگویید: طهارت شرط است، این هم که طهارت دارد. بله، طهارت دارد، اما ما شبهه‌مان این است که ظاهر آیۀ وضو این است که خود وضو شرط است.
[سؤال: ... جواب:] «اذا قمتم الی النوم» در روایت [می‌گوید:] می‌خواهد بگوید یعنی «نوم» حدث است. بحث در این است که ظاهر این آیه این است که نماز در حال اختیار باید با وضو باشد، نه با طهارت. این شبهه هست. من نمی‌خواهم بگویم: فرمایش آقای خوئی نادرست است قطعاً، ولی به خاطر این شبهه ما احتیاط می‌کنیم. و لذا در آن مثال نماز مغرب و عشاء می‌گوییم: دست نگه دار. آقای خوئی مطرح کرده: این شخص که تیممش صحیح بود برای نماز ظهر و عصرش، الان هم که نمی‌خواهد احداث تیمم بکند، پس با همان تیمم قبلی نماز مغرب و عشایش را بخواند، با همان تیمم قبلی نماز قضا را بخواند. گاهی آقای خوئی این‌طور تعبیر می‌کند، گاهی هم خلافش را گفته البته. نگاه کنید در کلمات مختلف ایشان. ان‌شاءالله جلسۀ بعد آدرس‌هایش را عرض می‌کنم.
ما این شبهه را داریم که اسمش را بگذاری شرط خارجی که مشکل حل نمی‌شود. بالاخره شارع گفته: نماز با وضو. و این اجیر نمی‌تواند وضو بگیرد. وقتی نمی‌تواند وضو بگیرد، آنی که واجب اختیاری است، نه نماز با طهارت، نماز با وضو است و این اجیر نمی‌تواند نماز با وضو بگیرد. و لذا در اجتزای به نمازش با تیمم اشکال هست، شبهه دارد.
حالا ممکن است بفرمایید: اگر این‌جوری است، پس کسی که دم جروح و قروح دارد، رفته حجامت کرده، دم جروح و قروح دارد، پس آن هم نمی‌تواند نماز استیجاری بخواند، آن هم نمی‌تواند امام جماعت بشود. شبهه این است که اگر این را بگویید، دیگر مشکلاتی است که خیلی‌ها ملتزم نمی‌شوند. ان‌شاءالله ببینیم آیا راه حلی هست یا نیست.
ان‌شاءالله روز شنبه.
