	متن درس فقه استاد شهیدی (مسائل مستحدثه)
جلسۀ چهارم	 10
	متن درس فقه استاد شهیدی (مسائل مستحدثه)
فقه الشرکة	17
دروس خارج فقه استاد معظم حاج شیخ محمدتقی شهیدی
کتاب الشرکة 
سال 1404-1405
متن خام
-------------------------------------------------
جلسۀ 4-111
چهار‌شنبه - 23/0۷/1404

أعوذ باللّه من الشیطان الرجیم بسم ‌اللّه الرحمن الرحیم الحمد للّه ربّ العالمین و صلّی الله علی سیّدنا محمّد و آله الطاهرین سیّما بقیّة اللّه فی الأرضین و اللعن علی أعدائهم أجمعین.
بحث راجع به احکام شرکت بود. صاحب عروة اسباب شرکت را توضیح داد که راجع به آن‌ها بحث کریدم و مواردی بود که اختلاف شد. مثلاً مرحوم آقای خوئی فرمود امتزاج گندم با جو یا امتزاج گندم با گندم، این‌ها موجب شرکت واقعیه نیست؛ که ما اشکال کردیم نه، عرفاً چون تعسر جدا کردن بین مال این دو نفر وجود دارد، موجب شرکت واقعیۀ عرفیه و عقلاییه است. دیدم برخی از علمای معاصر در کتاب شرکت، همین مطلبی را که ما عرض کردیم، دارند؛ یعنی اختصاص ندارد شرکت قهریه به مخلوط شدن آرد گندم با آرد جو که آقای خوئی می‌گوید، خود گندم، چون یکی دو تا که نیست، مقدار زیادی گندم است با مقدار زیادی جو که مخلوط می‌شود، تعسر جدا کردن که هست، موجب شرکت قهریه می‌شود.
عدم شراکت در رنگ یا گچ غصبی 
یک مطلبی هم دیدم در کتاب شرکت مطرح کردند و آن این است که اگر کسی رنگی را یا گچی را غصب کند و خانۀ خودش را رنگ کند یا با آن گچ غصبی بسازد، گفتند دیگر اینجا نگویید شرکت؛ چون اطلاق کلام آقایان این است که این‌ها هم موجب شرکت می‌شود. نه، عرفاً مالک رنگ، شریک با مالک منزل نمی‌شود؛ بلکه مالک منزل اگر غاصب باشد، ضامن است که چرا رنگ ما را تلف کرد.
نتیجه این می‌شود: اگر نقاشی بیاید و رنگ‌ها را غصب کند، بعد صاحب این رنگ‌ها می‌آید در خانۀ این آقا می‌گوید: «این رنگ‌هایی که این نقاش آمد و خانۀ شما را رنگ کرد، از مغازۀ ما دزدیده؛ بالاخره پولش را شما بده». صاحب‌خانه می‌گوید: «من چرا پولش را بدهم؟ غاصب، آن نقاش است؛ برو سراغش از او پول این رنگ‌ها را بگیر». نمی‌شود بگوییم تو شریک شدی در بخشی از خانۀ ما.
که انصافاً مطلب درستی است. چون عرفاً رنگ اگر یک جرمی هم داشته باشد، عرفاً تالف است. اگر جرم ندارد که روشن است، عرض است و عرض، ملک مستقلی نیست. اگر جرم هم داشته باشد که یک حجمی را اشغال می‌کند، باز عرفاً تالف است؛ مثل آن گچ. شما اگر کسی آمد گچ غصبی را آورد و با آن ساختمان ساخت، نمی‌توانید بگویید که آن صاحب گچ با این شخص، شریک در این ساختمان است. تلف عرفی است. گچی که از آن استفاده می‌کنند، این دیگر تلف عرفی می‌شود و لذا آن آقایی که گچ‌ها را استفاده کرد، ضامن گچ‌هاست به صاحبش.
حالا اینکه آیا این آقا می‌تواند در این گچ‌ها که دیگر ارزشی ندارد، تصرف کند، این یک بحث دیگر است. اینجا ما می‌گوییم نمی‌تواند تصرف کند، چون مواد هست؛ مثل کوزۀ کسی را که بشکنند. آیا می‌توانید از کوزه‌شکسته‌ها استفاده کنید؟ نه، صاحبش باید راضی بشود، چون هنوز هم این کوزه‌شکسته‌ها ملک اوست. مالیت ندارد.
[سؤال: ... جواب:] شریک نمی‌شود آن صاحب گچ با ما در این خانه، ولی تصرف ما در این گچ‌ها ممکن است جایز نباشد، چون تصرف در ملک غیر است بدون اذنش و این جایز نباشد؛ اما او شریک در این خانه نخواهد بود. عرض کردم این گچ‌ها مثالش مثال همان کوزه‌شکسته‌هاست.
تبدل عنوان در مال غصبی
حالا یک نکته‌ای بگویم جالب است: جایی که مثل این کوزه‌شکسته یا مثل اینکه شیر را کسی بیاید ماست کند، پنیر کند، که تبدل عنوان می‌شود، عرفاً این تالف می‌شود، یک مبنایی هست خیلی عجیب است و آن مبنا این است که به مجرد اتلاف این عرفی، این عنوان - حالا شیر را تبدیل کنید به ماست، گچ را که هنوز ساخته نشده، تبدیل کنید به گچ ساخته‌شده - آن دیگر عرفاً تلف عنوان می‌شود. اینجا گفتند این غاصب بدهکار می‌شود به بدل آن عنوان؛ یعنی اگر شما شیر را از کسی غصب کردید، تبدیل کردید به پنیر، پنیر مال شماست؛ شما فقط بدهکار شیر هستید. این چیز عجیبی است!
می‌خواهند فنی بکنند مطلب را، فنی می‌کنند به این بیان که می‌گویند وقتی که من اتلاف کردم مثلاً شیر را، «من أتلف مال الغیر فهو له ضامن» می‌گوید شما بدهکاری به مثل این شیر یا به قیمت این شیر اگر مثلی است مثل، اگر قیمی است قیمت. نمی‌شود که جمع بشود بین اینکه این مالک شیر هم مالک شیر در ذمۀ من باشد، هم مالک این پنیر باشد؛ جمع بین عوض و معوض می‌شود و این عقلایی نیست. و لذا دیگر این پنیر، مال آن صاحب شیر نیست.
و لذا آقای خوئی در «منهاج الصالحین» بر همین اساس یک مسئله‌ای دارد. آن مسئله را من بخوانم. جلد دو، صفحۀ ۳۴، مسئلۀ ۱۳۲، در بحث خیار غبن می‌گوید: اگر بایع، مغبون است یعنی بایعا ارزان فروخته است، مشتری تصرفی کرده در این کالا که عنوان این کالا عوض شده. «و ان کان الامتزاج بغیر الجنس فحکمه حکم التالف یضمنه المشتری ببدله کامتزاج ماء الورد المبیع بالماء». گلاب خریدید، آمدید و آن را در شربت ریختید؛ این گلاب مستهلک شده. «او عدّ موجودا علی نحو المزج». یا نه، سرکه خریدید و با شیرۀ خودتان سکنجبین درست کردید. سرکه موجود است در ضمن این سکنجبین. این هم مثال دوم که این موجود طبیعت ثالثه است. اینجا دارد: «فلا مناص من الضمان بالمثل او القیمة»؛ اینجا ضامن مثل یا قیمت آن کالا هستید به آن بایع.
حالا تعبیر این است که «ان الفاسخ»، این بایع وقتی فسخ کرد سرکه‌ای که فروخته، ملک او می‌شود. سرکه الان موجود نیست، الان سکنجبین موجود است. پس آن عنوان تلف شده. آن عنوان که تلف شده، شمای مشتری ضامن مثل یا قیمت او هستید، باید پرداخت کنید.
حالا سؤال: اگر این بایع بگوید: همینی که هست، شیر فروختم به شما ارزان، فهمیدم مغبون شدم؛ تو تبدیل به پنیر کردی، همین پنیر را بده به من. آقای خوئی چه می‌گوید؟ می‌گوید این مشتری، حالا که شیر را تبدیل به پنیر کرده، ضامن شیر است. شیر هم مثلی است دیگر؛ مثل شیر، به عهده‌اش است. این پنیر مال کیست؟ از کلمات آقای خوئی استفاده می‌شود که پنیر مال این مشتری است؛ نه اینکه وقتی شیر را داد یا پول شیر را به بایع داد، آن وقت پنیر مال خودش می‌شود. نخیر، همین الان بدهکار می‌شود این مشتری به شیر - مثلاً چون مثلی است؛ قیمتاً اگر قیمی باشد - دیگر چون جمع بین عوض و معوض معنا ندارد، پس آن بایع، دیگر مالک این پنیر نیست. 
تطبیق مبنا در کتاب الخمس
یک فرعی هست در «کتاب الخمس»، آن هم از این ناشی می‌شود. تخم‌مرغ متعلق خمس بود، بذر متعلق خمس بود. تخم‌مرغ را گذاشتید زیر مرغ، تبدیل شد به جوجه. بذر را کاشتید در زمین، تبدیل شد به درخت. آنجا آقای خوئی حفظ کرده این مسئله را که قبل از ایشان هم در «منهاج الصالحین» آقای حکیم بود. می‌گوید: این جوجه‌ها مال خود این آقا است. خمس منتقل شده به ذمۀ این آقا؛ یعنی این آقا از پنج تا تخم‌مرغ - تخم‌مرغ هم مثلی است - یک تخم‌مرغ بدهکار است به حاکم شرع، نه یک جوجه مال حاکم شرع است. منشأ همه‌اش همین است.
[سؤال: ... جواب:] اصلاً در «کتاب الخمس» بینید. صریح عبارت آقای خوئی است. الان این مالک هم طلبکار است و هم مالک این شیر است و هم مالک این پنیر است؟ پس این مالک شیر که من الان معلوم شد مغبون بوده، شیر را ارزان فروخته به من، فسخ که کرد، مالک شیر است. مالک پنیر هست یا نیست؟ مالک پنیر نیست. این پنیر از مباحات می‌شود. بلا مالک که نمی‌تواند بشود. پس لااقل من می‌توانم بخورم؛ حالا فوقش کس دیگر هم بتواند بخورد. آن هم آخر درست نیست کس دیگر بتواند بخورد، ولی حالا بر فرض بگویید دیگر منِ غاصب می‌توانم از این پنیر استفاده کنم. 
تعبیر این است: مسئلۀ ۱۲۳۸ «منهاج» جلد یک، آقای خوئی، صفحه ۳۴۰: «اذا اتلف المالک المال ضمن الخمس». بعد ادامه‌اش: «و اذا کان ربحه حبا فزرعه (پاشید) فصار زرعا وجب خمس الحب لا خمس الزرع واذا کان بیضا فصار دجاجا وجب علیه خمس البیض لا خمس الدجاج فالتحول اذا کان من قبیل التولد وجب الخمس فی الاول». تخم‌مرغ، جوجه را متولد می‌کند. وقتی تخم‌مرغ را گذاشتید زیر مرغ و جوجه شد، تلف کردید خمس امام را ضامن تخم‌مرغ هستید، اما این جوجه‌ها مال خودتان است. «و اذا کان من قبیل النمو...». بله اگر جوجه بود و آن را مرغش کردید، جوجه بود متعلق خمس، مرغش کردید و بزرگ شد، آن، نمو است، نه تولد.
مشکل این فرمایش این است که ما را با یک خلاف مرتکز عقلایی مواجه می‌کند. الان گوسفندی را غاصب سرش را برید، بسم الله هم گفت، قشنگ کباب کرد و گذاشت جلوی شما. صاحب گوسفند آمده، این غاصب می‌گوید: «ببین، من به تو یک گوسفند بدهکارم؛ چرا؟ برای اینکه شاة با لحم، این‌ها دو عنوان است. تا من ذبح کردم، شد لحم؛ تا شد لحم، تلف عنوان ملک تو شده. من باید حالا یک گوسفند (نوعاً گوسفندها قیمی هستند) [قیمتش به گردن من است]. این گوسفند مال من است؛ من دارم مال حلال طیب می‌خورم». آنچه ما در ارتکاز عقلا می‌بینیم، این است که جمع بین عوض و معوض در [مقام] استیفا، عقلایی نیست. چه اشکال دارد الان هم مالک این گوشت باشد، این کسی که مالک گوسفند شماست و هم من بدهکار باشم به او یک گوسفند را یا قیمتش را یا مثلش را؟ اما به این نحو است که در مقام استیفا نمی‌تواند هر دو را استیفا کند؛ یعنی اگر این گوشت را برداشت، دیگر ذمۀ من ساقط می‌شود. اگر پول گوسفند را گرفت، این گوشت را نمی‌تواند بردارد.
در همان مثال شیر: اگر شیر مثلی است و [مالک] گفت: «باید بروی ده کیلو شیر برایم بیاوری»، من بروم ده کیلو شیر به او بدهم، دیگر این پنیر مال خودم می‌شود. اگر گفت: «نه، این پنیر خیلی خوشمزه هم هست، دستت درد نکند»، می‌گویم: «من کلی زحمت کشیدم!»؛ [پاسخ می‌دهد]: «زحمت کشیدی که کشیدی، مال من است». وقتی [پنیر را] بردارد، دیگر نمی‌تواند [شیر را هم بخواهد]. ذمۀ من بری می‌شود از آن شیر. پس اینکه هست، این است که نمی‌تواند این مالک هم شیر را از من بگیرد و هم پنیر را؛ این درست است. اما حالا که شیر را نداده‌ام به او، من بدهکارم به شیر، ولی پنیر ملک اوست؛ نمی‌توانم من بخورم. این مطابق با ارتکاز عقلایی است.
لذا در همان بحث خمس ما معتقدیم حاکم شرع می‌آید می‌گوید: «دستت درد نکند، این پنج تا تخم‌مرغ، یکیش خمس بود. این را هم زحمت کشیدی، بیست و یک روز گذاشتی زیر این مرغ، کلی هم زحمت کشیدی؛ یک دانه از آن جوجه‌ها را بده ما ببریم». حاکم شرع می‌تواند این را بگوید. بله، هم بگوید: «یک تخم‌مرغ به من بده» و هم بعد بگوید: «این جوجه هم مال ماست»، نمی‌شود؛ جمع نمی‌شود در مقام استیفا بین عوض و معوض.
عجیب است این مسئله.
[سؤال: ... جواب:] من به شما تخم‌مرغ فروختم به بیع باطل، شما گذاشتید زیر مرغ. خب به من چه، می‌‌خواستید نکنید. مگر من گفتم بگذار زیر مرغ؟ خودت گذاشتی زیر مرغ. شما خودت گذاشتی زیر مرغ، جوجه شده. حالا معلوم شده بیع باطل بوده. من مخیرم؛ می‌توانم بگویم: «تخم‌مرغ را بده، من جوجه می‌خواهم چکار کنم؟ جوجه ببرم خانه، زنم من را از خانه بیرون می‌کند می‌گوید یا جای خودت است یا جای جوجه». می‌توانم تخم‌مرغ را بگیرم. تخم‌مرغ را که گرفتم، آن جوجه مال مشتری می‌شود. اگر هم نه، جور دیگری فکر کنم، بگویم: «خوب است، جوجه در خانه برکت دارد، ببرم در خانه»؛ آن وقت که بردم در خانه، دیگر تخم‌مرغ را نمی‌توانم از او بگیرم. ذمۀ مشتری بری می‌شود.
پس ببینید، این‌طور نیست که ما بگوییم - در همان کوزه‌شکسته‌ها - چون من کوزه را شکستم، شما مالک یک کوزۀ سالم در ذمۀ من هستید، ولی این کوزه‌شکسته‌ها مال من می‌شود. اگر من بدل کوزه را به شما دادم، آن وقت حق ندارید بگویید این کوزه‌شکسته‌ها را من برمی‌دارم. نخیر این کوزه‌شکسته‌ها مال من است؛ چون من پول کوزۀ سالم را به تو دادم، برو دنبال کارت. دیگر این‌ها را هم جمع می‌کنی می‌بری، با این‌ها یک کوزۀ دیگر می‌خواهی درست کنی خوش‌انصاف!
[سؤال: ... جواب:] چون کوزه‌شکسته تالف است، بایع نمی‌تواند ارش بگیرد؛ یا باید کوزۀ سالم را بگیرد - مثلاً أو قیمتاً - یا بگوید: «نه، من راضیم، همین کوزه‌شکسته را برمی‌دارم می‌برم». جمع نمی‌تواند بکند بین استیفای هم بدل کوزه و هم برداشتن آن کوزه‌شکسته‌ها.
انواع تلف و حکم تصرف در مال غصبی
ولذا در این مواردی که عرفاً تالف است، دو جور است: عرفاً تالف است به نحوی که تلف عین است یا تلف عنوان است. اگر تلف عین است مثل این رنگ، بعید نیست بگوییم تلف عین است ولو جرم هم داشته باشد؛ این دقت غیر عرفی است. آنجا من بدهکار می‌شوم به قیمت این. اما اگر نه، موادش می‌ماند، مثلاً در کوزه‌شکسته مواد عین می‌ماند، عنوان کوزه صادق نیست. اینجا من نمی‌توانم در اجزای شکستۀ کوزه تصرف کنم. اول باید بروم بدل کوزه را بدهم تا بعد تصرف کنم. این سیمان‌ها، این گچ‌ها، اگر غصبی است یا فرض کنید طرف فروخت بعد مغبون شد و فسخ کرد، آنجا این سیمان، این گچ، این‌ها موادش ملک آن صاحب گچ است و صاحب سیمان است. من اگر پول گچ یا پول سیمان را بدهم یا مثلش را بدهم، آن وقت حق تصرف دارم؛ و الا حق تصرف ندارم.
ولذا آن مسئلۀ خمس هم باید عوض بشود. تعجب هم هست؛ آقای حکیم این را دارد. «عروه» این مسئله را ندارد. آقای حکیم اولین کسی است که من دیدم این مسئله را دارد که اگر خمس تعلق گرفته بود به تخم‌مرغ یا به گندم، «فجعله فرخاً أو فجعله شجرا»، خمس به ذمه منتقل می‌شود و این جوجه و این درخت، مال این مکلف است. این را آقای حکیم داشته، ولی غیر از آقای سیستانی من ندیدم کسی حاشیه بزند. آقای خوئی قبول کرده، آقای تبریزی قبول کرده. فقط آقای سیستانی - طبق آن چیزی که ما در ذهن‌مان است - فرمودند: «بقی الخمس فی الفرخ»؛ بله، منافات ندارد. حاکم شرع می‌تواند به من بگوید: «من جوجه می‌خواهم چکار؟ تخم‌مرغ متعلق خمس بود، ندادی، گذاشتی [زیر مرغ]؛ جوجه‌ها به درد کی می‌خورد؟ مصلحت این نیست که جوجه‌ها را بگیرد». می‌گوید: «بدل تخم‌مرغ را بده». ولکن این منافاتی ندارد که چون یکی از این پنج تخم‌مرغ ملک حاکم شرع (امام) بود، حالا یکی از این پنج جوجه ملک امام است؛ منتها او می‌تواند به جای اینکه این جوجه را بگیرد، بدل تخم‌مرغ را بگیرد. لذا اگر بخواهیم تعبیر کنیم، تعبیر آقای سیستانی [درست است] که خمس از تخم‌مرغ آمد به این جوجه‌ها، از آن گندمی که بذر کرد، آمد به این زرع.
[سؤال: ... جواب:] تلف عنوان است. خاصیت تلف عنوان همین است. تلف حقیقی داریم که می‌سوزد می‌رود هوا، تخم‌مرغ را می‌خورد، می‌گوید: «عجب هم چسبید!»؛ این تلف حقیقی است. یک وقتی نه، تلف عنوان است؛ تخم‌مرغ تبدیل شد به جوجه. اینجا بگوییم از این پنج تخم‌مرغ، یکی‌اش که مال امام بود، عنوانش تلف شد، می‌آید به ذمۀ من، ولی جوجه مال خودم هست که آقای حکیم و آقای خوئی فرمودند. این را ما می‌گوییم درست نیست؛ نخیر، خمس در همین جوجه‌هاست، منتها حاکم شرع می‌تواند اگر مصلحت دانست، پول تخم‌مرغ یا مثل تخم‌مرغ را بگیرد. چون عنوان مقوم مال غیر این بود: تخم‌مرغ، شیر. تغییر وصف که ندادی، تغییر عنوان دادی، تغییر کاربری دادی! یعنی تخم‌مرغ را تبدیل کردی به جوجه؛ عنوان ذاتی‌اش عوض شد. شیر شد پنیر. ببینید! یک وقتی شما به اسم اینکه من شیر می‌گیرم، می‌روید، طرف به شما پنیر می‌دهد؛ بیع باطل است دیگر، چون عنوان ذاتی فرق می‌کند. یک وقت نه، به جای اینکه شیر خالص بدهد، شیر مخلوط با آب می‌دهد؛ آن تغییر وصف است، آن بیع صحیح است، فقط اگر نقصی در این شیر هست که با آب قاطی شده، شما ارش می‌گیرید. اما اگر به جای شیر، پنیر بدهد، ماست بدهد، بدرد نمی‌خورد.
[سؤال: ... جواب:] اتلاف مال غیر است. درخت را بریده، چوب کرده، کرده درب. این درب چه ربطی به آن درخت من دارد؟ من مالک درخت بودم، شما این درخت را بریدی تبدیل کردی به درب، بعد می‌گویی: «بیا این درب را بردار ببر». من مالک درخت بودم؛ و لکن با اینکه تبدیل عنوان است و شما ضامن درختی یا قیمت درختی به من، اما من می‌توانم بگویم: «اتفاقاً من نیاز داشتم به این درب‌ها، خدا را شکر». ممکن است شما بگویید: «یعنی چی؟ پول درختت را از من می‌گیری؟ من ماه‌ها زحمت کشیدم تا این تبدیل شد به این درب‌های به این خوبی!»؛ می‌گویم: «بی‌خود زحمت کشیدی!». ... در بیع صحیح نه بیع فاسد. فاسد مثل غصب می‌ماند حقیقتاً، ولو طرف مقصر نباشد. در بیع صحیح، بله، این فرمایش شما می‌آید. بیع صحیح این است که من رفتم این درخت را خریدم از این آقا. این بندۀ خدا قیمت خبر ندارد، ساکن شهر است، آمده باغی خریده اینجا. رفتیم سراغش، گفتم: «این درخت‌ها را هر درختی به ما بدهید مثلاً پنجاه هزار تومان». در حالی که درختانش هر دانه دویست هزار تومان می‌ارزد مثلاً. ما هم خریدیم و آمدیم بریدیم، تبدیل کردیم به درب و به فروشگاه درب چوبی زدیم. بایع آن درخت‌ها آمد به ما گفت: «ما ارزان بهت دادیم، پنجاه تومان بهت دادیم، در حالی که دویست تومان قیمتش بود». می‌گویم: «آره دیگر. چرا نرفتی بپرسی؟». گفتم: «حالا بعداً فهمیدم مغبونم دیگر، فسخ می‌خواهم بکنم». اینجا محل بحث است. چون فسخ کرد، این درخت‌ها را برمی‌دارد می‌برد دیگر؛ پول من را هم پس می‌دهد، آن پنجاه تومان من را می‌دهد. در حالی که این درخت دویست تومان ارزش دارد، این دربی که من ساختم هر کدام ده میلیون قیمتش است، تلاش کردم، زحمت کشیدم، چوب‌بری دارد، کلی زحمت دارد. منِ مشتری که به من می‌گویند: «مشتری غابن». من ارزان خریدم دیگر، من مشتری ارزان خریدم، بایع مغبون ارزان فروخته؛ لذا آن شده مغبون. تا حالا او سر بقیه کلاه می‌گذاشت، حالا او شده مغبون. مقصود این است، حالا خیلی مهم نیست عمدی باشد، غیر عمدی باشد، خیلی تأثیر ندارد در این بحث. آیا منِ مشتری که تلاش کردم این چوب‌ها تبدیل شد به درب گران‌قیمت، من آیا می‌توانم بگویم: «بسیار خوب، این درب‌ها مال شماست، ولی من شریکم در مالیت این درب‌ها به نسبت تلاشی که کردم»؟ چقدر می‌ارزید این چوب‌ها موقعی که درخت بود؟ می‌گوید: «هر درختی دویست هزار تومان»؛ ولی الان همان‌ها که دویست هزار تومان بود، شده ده میلیون؛ یعنی نه میلیون و هشتصدش به خاطر زحمات من است. یا نه، بایع مغبون می‌گوید: «می‌خواستی نکنی، به من چه!».
اختلاف نظر بین مرحوم امام و آقای خوئی
بین امام و آقای خوئی یک اختلافی اینجا هست؛ جالب است بگویم. آقای خوئیِ در «مصباح الفقاهة» گفته: سیرۀ عقلاییه است بر اینکه می‌گویند این مشتری شریک در مالیت است. معنا ندارد بگوییم زحماتش هدر رفته. در «منهاج الصالحین» می‌گوید: هیچی نمی‌دهند به این مشتری. برای چی؟ می‌خواست نکند! امام در «تحریر»، همان حرف آقای خوئی در «مصباح الفقاهة» را زده، گفته: این مشتری شریک در مالیت است. در  «کتاب البیع» گفته: نه، پنجاه تومان این مشتری را بده، برو درب‌ها را هرکدام ده ملیون بفروش. حالا ببینید، بین فتوا و بحث استدلالی هم امام فرق کرده [هم آقای خوئی]. آقای خوئی در «مصباح»، رعایت انصاف در حق این مشتری را کرده، ولی در فتوا گفته: «نه، هیچی نمی‌دهند به این مشتری»؛ برای اینکه مالک عین، مالک اوصاف عین هم هست. مالک این درخت‌ها بعد از فسخ کیست؟ بایع است.
[سؤال: ... جواب:] این چوب، همان درخت است دیگر. حالا ممکن است شما از آن مبنای دیگر آقای خوئی استفاده کنید، بگویید: «خب، درخت با چوب فرق می‌کند». آقای خوئی مثال را عوض می‌کند؛ می‌گوید: رفتی یک فلز خریدی، آوردی، این فلز را چنان ساختی، ورزیدی، تراشیدی. خب، ماده‌اش مثلاً چوب است، چوب خریدید؛ ماده‌اش چیست؟ فلز است؛ اما تبدیل کردی به این مجسمه. این دیگر همان است!
حالا من این را مستندسازی بکنم، این مطالبی که گفتم. ان‌شاءالله دیگر امروز فرصت نیست، در جلسۀ بعد مدارکش را هم بخوانیم و بعد وارد بحث تعریف عقد شرکت بشویم که صاحب عروه تعریف نکرده. اسباب شرکت را گفته، بعد رفته در احکام عقد شرکت. تعریف عقد شرکت پس چی شد؟ تعریفی باید ارائه بدهید. و بعد هم راجع به اقسام شرکت به لحاظ اینکه متعلق شرکت، حق است یا مال است یا منفعت است و این مباحث را ان‌شاءالله دنبال می‌کنیم.
والحمدلله رب العالمین.
