	متن درس اصول استاد شهیدی (دورۀ سوم - سال هفتم - جلسۀ ۷۰)
قاعدۀ لا ضرر	 8
[bookmark: _GoBack]دوره سوم - سال هفتم : 1404-1405
مباحث حجج
متن خام
جلسۀ 70-903
دوشنبه Osul 70 -14041001
أعوذ باللّه من الشیطان الرجیم بسم ‌اللّه الرحمن الرحیم الحمد للّه ربّ العالمین و صلّی اللّه علی سیّدنا محمّد و آله الطاهرین سیّما بقیّة اللّه فی الأرضین و اللعن علی أعدائهم أجمعین.

[bookmark: _Toc217335063]معنای ضرر
[bookmark: _Toc217335064]بررسی عدم صدق ضرر بر نقص همراه با عوض
بحث راجع به معنای کلمۀ ضرر و ضرار بود. ما طبق آن‌چه که مرحوم شیخ در «مکاسب» فرموده بود، عرض کردیم ضرر نقصی است که نفعی در مقابلش حاصل نشود؛ و لذا شبهه این بود که امتثال امر خدا خودش نفع است. اگر ما ضرر مالی متحمل بشویم که به حد حرج نمی‌رسد و عرفاً هم فعل را خارج از تحت قدرت عرفیه نمی‌کند و ما مصداق «ما لا یطیقون» و «ما اضطروا الیه» نمی‌شویم، به چه دلیل این ضرر مالی رافع تکلیف باشد؟
مرحوم آقای خویی در «مصباح الفقاهة» این فرمایش شیخ را مطرح کرده. در جلد شش، صفحۀ ۳۲۸؛ در این «موسوعه» جلد ۳۸، صفحۀ ۳۲۲ که تقریر دیگری است از بحث خیارات مکاسبِ مرحوم آقای خویی، مفصل‌تر مطرح شده. ما آن بیان مفصل‌تر را مطرح می‌کنیم.
[bookmark: _Toc217335065]اشکال آقای خویی بر شیخ در مکاسب
ایشان فرمودند این‌که شیخ می‌گویند در جمیع عبادات به ضرر مالی نباید توجه کرد، این ظاهراً مورد قبول فقها نیست. حالا یک سارقی، اگر ما نماز رو به قبله بخوانیم، مال‌مان را سرقت می‌کند، موتورمان را می‌دزدد، باید رو به موتور نماز بخوانیم. اگر رو به قبله نماز بخوانیم، سارق مال‌مان را سرقت می‌کند. بگوییم: «شما نماز رو به قبله بخوان، آن اجری که خدا به تو می‌دهد، مقابله می‌کند با این ضرر مالی». این‌که قابل التزام نیست. بعد فرمودند از کجا معلوم که خدا اجر بدهد به این نماز ما که ما یقین کنیم که آن ضرر تدارک می‌شود؟ 
ثانياً: تدارک ضرر که رافع ضرر نیست. الان شرکت بیمه جبران می‌کند ضرر افراد را؛ می‌گوید: «اگر تصادف کردید، بیایید از بیمه دریافت کنید خسارت را». این رافع ضرر است؟ نه، ضرر صدق می‌کند، منتهی جبران شد ضرر. پس این‌طور نیست که اجری که خدا می‌دهد، رافع عنوان ضرر باشد. بعد فرمودند: «دعوی عدم صدق الضرر علی مثله، اشبه شیء بالعرفان».
[bookmark: _Toc217335066]پاسخ از اشکال آقای خویی
به نظر ما این فرمایش‌ها جواب فرمایش شیخ انصاری را نمی‌دهد. البته عملاً این بحث به درد کسی می‌خورد که از «لا ضرر» نفی حکم ضرری بفهمد؛ مثل مرحوم شیخ و آقای خویی. اما اگر کسی بگوید یا ظهورش در نهی است یا احتمال دارد که نهی باشد که ما در دوره‌های قبل می‌گفتیم، حالا این دوره هم باید بحث کنیم که نه استظهار شیخ الشریعة و امام را که «لا ضرر» نهی است برای ما روشن است، نه استظهار مشهور که «لا ضرر» نفی حکم ضرری است، مجمل است. اگر این‌طور باشد، عملاً این بحث مهم نیست؛ ولی کسانی که می‌گویند «لا ضرر» نفی حکم ضرری است، این‌ها این بحث برای‌شان مهم است. این فرمایشات مرحوم آقای خویی چندان جوابگو از اشکال شیخ نیست.
بحث در تدارک نیست؛ شاید به تعبیر شیخ این ایراد وارد باشد که بحث اجر اخروی را مطرح کرد. نه، ما عرض‌مان این است که امتثال امر خدا، خود این‌که ما بندگی خدا بکنیم، خود این‌که پول خرج می‌کنیم برای بندگی خدا، برای امتثال امر خدا، آیا این کمتر از این است که پول خرج کنیم برویم تفریح، سفر سیاحتی، سفر زیارتی؟ ما کار به اجرش نداریم. بالاخره از نظر مردم، ما برای این پولی که خرج کردیم، یک مقابلی به دست آوردیم.
[سؤال: ... جواب:] آن سفری که خوش می‌گذرد چی؟ بحث این نیست که بعدش یک پاداشی بدهند. خود همان سفر تفریحی، خود همان سفر زیارتی که خواستۀ معنوی خودش را برآورده می‌کند، می‌رود کنار ضریح مطهر ابی‌عبدالله، یک «السلام علیک یا ابا عبدالله» می‌گوید، جانش تازه می‌شود. حالا ده‌ها میلیون هم خرج کند، بیاید بگوید: «زیان مالی دیدم، زیان دیدم». حالا بر فرض بگوید زیان مالی، چون بحث‌مان در صدق ضرر است به قول مطلق، بیاید بگوید: «من زیان کردم». این عرفیت ندارد. امتثال امر خدا هم همین‌طور است؛ کار به اجر اخروی‌اش ما نداریم.
و این‌که ایشان فرمودند: «کی گفته که به ما اجر می‌دهند؟»، بر فرض این‌جور باشد، می‌شود شبهۀ مصداقیۀ ضرر؛ اگر اجر بدهند، ضرر نیست؛ اگر اجر ندهند، ضرر است. بر فرض این‌جور باشد، می‌شود شبهۀ مصداقیۀ ضرر. و این، عرض کردم، اصل اجر را مطرح کردن درست نیست تا بعد اشکال کنید که تدارک ضرر که رافع صدق ضرر نیست. خود این‌که در مقابل این صرف مال، اطلاق امر وقتی هست، اطلاق، قید خورده به شرط صدق ضرر، دوری که نمی‌شود استدلال کرد. اطلاق دلیل می‌گوید وضو واجب است. اطلاق این دلیل اقتضا می‌کند وضو در فرضی هم که موجب خسارت مالی هست، واجب است طبق اطلاق، و امتثال امر خدا هم بخواهیم بکنیم، پول خرج کنیم، این عرفاً ضرر نیست. پس وقتی عرفاً ضرر نیست، چه‌جور با «لا ضرر» وجوب وضو را برداریم؟
[سؤال: ... جواب:] بالاخره عرف متشرعه که خدا را قبول دارند، امتثال امر خدا را قبول دارند. این‌که آقایان می‌گویند اصل حج ضرری است، حالا بحث می‌کنند که اگر وجوب حج مستلزم ضرر مالی بیشتر شد، «لا ضرر» آن مرتبۀ زائدۀ ضرر را برمی‌دارد یا نه؟ اختلاف است. بعضی‌ها می‌گویند: «نه دیگر، دلیل وجوب حج اخص مطلق است از "لا ضرر" ولو مستلزم ضرر اشدی بشود احیاناً "لا ضرر" او را برنمی‌دارد». آقای خویی و آقای سیستانی می‌گویند: «نه، آن مرتبۀ زائده از ضرر که اتفاقاً در این حج شما پیش آمد، "لا ضرر" بر آن مرتبۀ شدیدۀ ضرر حاکم است». اصل حج، آن مقدار ضرری که دارد، او مخصص دلیل «لا ضرر» است. یعنی همۀ این آقایان پذیرفتند که حج رفتن ضرری است.
در حالی که حج رفتن ضرری نیست. کدام عرف به هر حاجی می گوید: «شما متضرر شدید ولی ان‌شاءالله خدا این ضرر شما را با اجر اخروی تدارک می‌کند»؟ این‌ها عرفیت ندارد.
اما این‌که فقها ملتزم نشدند در مورد دزد، شاید خصوصیتی داشته باشد دفاع از مال در مقابل لص، نمی‌شود ما تعدی بکنیم. حالا یک مالی معتد به است که در معرض دزدیده شدن است، آن را فقها ملتزم شدند واجب نیست ما مشغول امتثال تکلیف بشویم و مال‌مان را دزد ببرد. از آن روایتی که در بحث وضو هم هست که «اني اخاف عليك اللص»، ممکن است این استفاده بشود. اما [این درست نیست که تفصیل بدهید و] بگویید در آب وضو گفتند هزار درهم، او مخصص «لاضرر» است؛ اما اگر در خاک تیمم بگوید صد درهم، لازم نیست بدهید. بعد گفتند اگر بنا باشد این صد درهم را برای خاک تیمم ندهی، دیگر کلاً نماز ترک بشود، اینجا به فحوای عرفی می‌گوییم: وضو می‌خواست ترک بشود، گفتند هزار درهم بده آب وضو بخر. آب وضو که نداری، خاک تیمم هم اگر باید بخری، بگوییم «لاضرر» می‌گوید واجب نیست بخری، معنایش این است که نماز را کلاً ترک کنی. به فحوای عرفی معلوم می‌شود که نه، باید خاک تیمم را بخری، این در صورتی است که آخرین مرتبه باشد خاک تیمم. اما اگر نه، خاک تیمم اگر نخری نوبت می‌رسد به تیمم به غبار؛ آن را نمی‌گویند، جایی که اگر خاک تیمم نخری اصل نماز فوت می‌شود، می‌خواهند بگویند ما به فحوای عرفی تمسک می‌کنیم. اما اینکه هزار درهم آب می‌خری، این را روایت تخصیص زد «لاضرر» را، گفت مادامی که به حرج نمی‌افتی واجب است. اما لباست را باید حالت اتلاف برایش حاصل بکنی که مثل دلو بشود که آب از چاه بکشی و این ضرر مالی است، گفتند نه، ما دلیلی بر وجوب این کار نداریم.
این را صریحاً مرحوم آقای خویی در «موسوعه»، جلد ۱۰ صفحه ۱۱۰ فرمودند: «لا يمكننا التعدي إلى ما إذا كان له مال كثير لو ذهب لتحصيل الماء أخذه اللص أو ذهب هدراً، و كذا فيما إذا كان له ثوب يسوى قيمة معتداً بها لا يمكنه الحصول على الماء إلّا بشقه وجعله دلواً، فإنه ضرر مالي ولا تشمله الصحيحة لأنه ليس من الشراء في شي‌.». هزار درهم بده آب وضو بخر ولی پنجاه درهم این لباست می‌ارزد، لازم نیست او را تلف کنی برای آنکه آب چاه را بکشی. به نظر ما این‌ها عرفیت ندارد. البته ایشان چون قائل به تخصیص «لا ضرر» با این صحیحۀ صفوان، طبیعی است که الغای خصوصیت نکند به موارد دیگر.
[سؤال: ... جواب:] نخیر، در مواردی که از ضرر بعض الناس ببعض، مثل خیار غبن که لزوم بیع در این مورد ممکن است بگوییم حکم ضرری است و این ضرر ناشی است از اضرار بعض الناس ببعض.
[bookmark: _Toc217335067]بحث لغوی در معنای ضرار و باب مفاعله
راجع به معنای «ضرار»، اولاً چون «ضرار» بر وزن باب «مفاعله» است و روی این جهت که مشهور گفتند اصل در باب «مفاعله» این است که فعل بین الاثنین باشد و لذا «ضرار» را باید به‌گونه‌ای معنا کنیم که بشود فعل بین الاثنین.
[bookmark: _Toc217335068]قول اول: معنای مشهور برای باب مفاعله
مناسب است بحث کنیم واقعاً اصل در باب «مفاعله» همین است که فعل بین الاثنین باشد؟ همان که ابن حاجب در «شافیه» می‌گوید. می‌گوید: «و فاعَلَ لنسبة اصله الی احد شخصین متعلقا بالآخر للمشارکة صریحا فیجیء العکس ضمنا نحو ضاربته و شارکته». این تعبیر می‌خواهد «فاعَلَ» را با «تفاعل» فرق بگذارد. در «تفاعَلَ»، «تفاعُل» دلالت می‌کند بر مشارکت دو شخص در آن ماده صریحاً و لذا دو فاعلی است، مثل «تشارکا»، «تضاربا». ولی در «ضاربته»، «شارکته»، این مشارکت یا مضاربه، یک معنای حدثی دیده می‌شود که کأنّه صادر است از زید و واقع است بر عمرو. نه اینکه اول زید شروع کرده. نه، ممکن است اتفاقاً اول عمرو شروع کند ولی بعد که زید مقابله به مثل می‌کند، زید بیاید بگوید «ضاربت عمرا». این را مرحوم شیخ رضی تصریح کرده که این‌طور نیست که فکر کنید در باب «مفاعله» در خارج هم ابتداءً فعل صادر شده از آن فاعل و واقع شده بر مفعول و مفعول جواب داده. نه، ممکن است اتفاقاً فاعل جواب داده باشد و در برخی از تعبیرها همین آمده که نسبت دادند به آن کسی که جواب داده به آن شخصی که شتم کرده، می‌گوید: «شاتمته» یا «لم اشاتمه». یک شخصی به امام علیه السلام ناسزا گفت، حضرت سکوت کرد، فرمود: «سفیه لم یجد مسافها». با اینکه اگر امام جواب می‌دادند، ابتدا نبود.
خود شیخ رضی هم در شرح «شافیه» می‌گوید اصل در باب «مفاعله» همین است؛ فعلی که صادر است از دو نفر. منتها ابتداءً لحاظ می‌کنیم که از فاعل صادر شده (در مقام لحاظ) و بر آن مفعول واقع شده و لذا می‌گوییم «ضاربت» و «شارکت». البته گفتند معانی دیگر هم دارد‌. اصل در باب «مفاعله» این است، یعنی غالباً این‌طور است. و الا خود ابن حاجب در «شافیه» می‌گوید «ضاعفته» به معنای «کثّرت اضعافه» است، «سافرته ای خرجت الی السفر».
[bookmark: _Toc217335069]نقد محقق اصفهانی بر معنای مشهور باب مفاعله
محقق اصفهانی یک مطلبی فرموده، آقای خویی هم به نحوی او را پذیرفته. خود آقای خویی شاید فکر می‌کند که فرمایشش با فرمایش محقق اصفهانی یکی است ولی به نظر ما یک مقدار با هم فرق می‌کند. حالا ما فرمایش محقق اصفهانی را می‌گوییم. ایشان فرموده: هذا الاصل و ان کان هو المشهور»، این اصل که در باب «مفاعله» مطرح کردند که فعل اثنینی است ولو مشهور است، «الا انه لا اصل له». «رب مشهور لا اصل له». شاهد بر این عرض ما آیات قرآن و استعمالات دیگر در لغت عرب است. برخی از این موارد اصلاً صحیح نیست در او فعل الاثنین. برخی از این‌ها صحیح است ولی مراد نیست.
«یخادعون الله والذین آمنوا»؛ غرض این نیست که بگویند این‌ها خدا و مؤمنین را خدیعه می‌کنند و خدا و مؤمنین هم این‌ها را خدیعه می‌کنند. این‌طور نیست. «ومن یهاجر فی سبیل الله»، «یراؤون الناس»، «نادیناه من جانب الطور الایمن». «نافقوا»، «شاقّوا». «مسجدا ضرارا»؛ «مسجدا ضرارا» یعنی زیان دو طرفه؟ آن‌ها زیان به مؤمنین می‌زدند، مؤمنین چه زیانی به آن‌ها می‌زدند؟ «لا تمسکوهن ضرارا»؛ همسران‌تان را نگه ندارید همراه با «ضرار» به این‌ها. «ضرار» به این‌ها آیا یعنی این‌ها به شما زیان می‌رسانند شما به این‌ها زیان می‌رسانید، این کار را نکنید؟ «لا تؤاخذنی بما نسیت»؛ تو مرا مؤاخذه نکن، من که کاری به تو ندارم. «ربنا لا تؤاخذنا ان نسینا او اخطأنا». می‌گویی خدا بیا همدیگر را ببخشیم؛ نه تو من را مؤاخذه کن نه من تو را؟! این است معنایش؟ یا مثلاً «عاجله بالعقوبة»، «بارزه بالحرب»، «باشر الحرب»، «ساعده التوفیق»، «خالع امرأته»، «واراه فی الارض». این‌ها کجایش فعل اثنینی است؟
بعد ایشان فرموده اصلاً به نظر ما محال است باب مفاعله، فعل اثنینی باشد. چرا؟ برای اینکه در تفاعل می‌گوییم دو فاعل دارد؛ «تضارب زید و عمرو» حرفی نیست؛ اما شما در باب مفاعله می‌گویید انتساب دارد؛ یعنی شما این‌طور می‌گویید، می‌گویید این فعل، انتساب دارد به فاعل بالاصالة و بالصراحة و به آن مفعول بالتبعیة؛ یعنی هیئت مفاعله دلالت می‌کند بر دو نسبت. آیا یک هیئت آیا می‌تواند دلالت کند بر دو نسبت؟ نسبة الضرب الی زید (ضربَ زیدٌ عمرا) و نسبة الضرب الی عمرو (ضربَ عمروٌ زیداً). بعد می‌شود «ضارَبَ زیدٌ عمرا». اینکه نمی‌شود.
اگر بیایید بگویید «یکی مدلول التزامی و دیگری مدلول مطابقی است، مشکل حل می‌شود». ایشان می‌گوید آخه دلالت التزامی در جایی است که در مقام ثبوت بین دو مطلب، تلازم باشد. آیا بین «ضربُ زیدٍ عمرا» با «ضربُ عمرو زیداً» تلازم هست در مقام ثبوت که بعد «ضارب زید عمرا» دلالت کند بر «ضربُ زیدٍ عمرا» بالمطابقة و بر «ضربُ عمرو زیداً» بالالتزام؟ این هم که نیست. بله، باب تفاعل اصلاً ماده‌اش به هم زدن است. «تضارب» یعنی به هم زدن. آن اصلاً دو فاعل دارد در عرض واحد؛ آن مشکل ندارد.
این فرمایش محقق اصفهانی است. آخرش فرموده نتیجه می‌گیریم هیئت مفاعله دلالت بر فعل بین الاثنین نمی‌کند، برخلاف باب تفاعل. «نهایة الدرایة» جلد چهار، صفحه ۴۳۸.
[bookmark: _Toc217335070]قول دوم: محقق اصفهانی
به نظر ما این فرمایش محقق اصفهانی که اصل در باب مفاعله، یعنی غالب در باب مفاعله، فعل بین الاثنینی نیست، حرف درستی است. توضیح خواهیم داد. اما اینکه ایشان می‌گویند «معقول نیست این معنا برای هیئت مفاعله»، و تمام آنچه را که به عنوان اینکه دال بر فعل اثنینی است، مثل «ضاربه»، «شارکه»، «خادعه»، همۀ این‌ها را توجیه می‌کنند، این خلاف وجدان لغوی است. من فرمایش ایشان را توضیح بدهم:
ایشان بعد از اینکه اشکال کردند به مشهور، خودشان فرمودند ما قول دیگری را انتخاب کردیم در باب مفاعله، قول دوم می‌شود. قول دوم این است (که اختیار محقق اصفهانی است): اگر ثلاثی مجرد لازم باشد و با حرف جر متعدی بشود، مثل «جلست الی زید»، می‌برندش به باب مفاعله، دیگر در تعدی نیاز به حرف جر ندارد؛ می‌شود «جالست زیدا». و همین‌طور است اگر ثلاثی مجرد متعدی به یک مفعول است ولی برای تعدی به مفعول دوم نیاز به حرف جر دارد، مثل «کتبت الحدیث الی زید»، می‌برندش به باب مفاعله، برای تعدی به مفعول دوم نیاز به حرف جر ندارد؛ «کاتبت الحدیث زیدا» به جای اینکه بگوید «کتبت الحدیث الی زید».
اما اگر ثلاثی مجرد متعدی است بدون حرف جر، مثل «ضرب زید عمرا»، «خدع زید عمرا»، این را اگر ببرند به باب مفاعله، معنایش این است که این زید تعمد داشت در ایجاد ضرب عمرو. «ضارب زید عمرا»، تعمد داشت زید، عمرو را بزند. این‌طور نیست که اتفاقی دستش خورد به صورت عمرو و عمرو را زد. نه، «ضارب زید عمرا». «خادع زید عمرا» یعنی تعمد داشت در فریب دادن عمرو. اگر شما کاری بکنید ناخودآگاه دوست‌تان فریب بخورد، حالا یا ناخودآگاه نباشد، ملتفتید ولی تعمد ندارید، هدف دیگری دارید اما بر این کار شما مترتب می‌شود فریب خوردن دوست‌تان، نمی‌گویند «خادع صدیقه»، می‌گویند «فعل فعلا انخدع صدیقه» یا «خدع صدیقه و لم یخادعه». ولذا پیغمبر صلی الله علیه و آله به سمره فرمود: «انک رجل مضار»؛ یعنی تو تعمد داری در زیان زدن به رجل انصاری نه اینکه صرفاً به او زیان می‌رسانی؛ نه، اصلاً تو تعمد داری در زیان زدن به او.
[bookmark: _Toc217335071]قول سوم: آقای خویی
این فرمایش ایشان با آن قول سوم که فرمایش آقای خویی بود، فرق می‌کند. ایشان فرمود اصلاً «خادع» یعنی «حاول أن یخدعه و لو لم یوفق لذلک». صرفاً تلاش است برای کار؛ ممکن است موفق هم نشود، البته ممکن هم است بشود. اما نظر و قول محقق اصفهانی این نیست. محقق اصفهانی می‌گوید «أضر به متعمدا». آقای خویی می‌گویند نه، «حاول أن یضر به»، حالا «أضر به أم لا» بحث دیگری است. «انک رجل مضار» طبق قول آقای خویی، یعنی تو تلاش می‌کنی به این رجل انصاری زیان برسانی، حالا موفق می‌شوی یا نمی‌شوی بحث دیگری است. محقق اصفهانی می‌گوید نه، تو به رجل انصاری زیان می‌زنی «عن تعمد و تقصد». فرق بین این دو قول را هم عرض کردم.
[bookmark: _Toc217335072]مناقشه در قول دوم
فرمایش محقق اصفهانی ایرادش این است که انصافاً بالوجدان وقتی می‌گوییم «ضارب زید عمرا»، معنایش این نیست که «تعمد زید ضرب عمرو». زید خواب است، شما عمداً آمدید دل‌تان را خنک کنید، در بیداری که نمی‌توانی حریفش بشوی، در خواب یک سیلی زدی به زید و فرار کردی یا حالا برای تکرر نسبت، دو تا سیلی زدی و فرار کردی؛ می‌گویند «ضارب زید عمرا»؟ کی می‌گویند «ضارب زید عمرا»؟ یا همان «کاتب» آیا واقعاً صدق می‌کند: «کاتبت زیدا فلم یرد علیّ جوابا». آیا به این می‌گویند «کاتبتُ»؟. حالا فارسی می‌گویند مکاتبه کردم؛ فارسی‌ را رها کنید، فارسی خیلی دقیق نیست؛ اما عربی که می‌گویند «کاتب»، عرفی نیست بگویند «کاتبنی فلم أجبه».
[سؤال: ... جواب:] آنجا می‌گفتی «کتبت الی زید فلم یجب» ولی نمی‌گویی «کاتبت زیدا فلم یجب». حرف ما این است. «کتبت الی زید» با «کاتبت زیدا» فرق می‌کند. «جلست الی زید» با «جالست زیدا» فرق می‌کند. محقق اصفهانی گفت «جالست زیدا» همان «جلست الی زید» است. این‌ها را که گفت دیگر. «جلست الی جنب المیت فبکیت»، کی می‌گوید «جالست المیت»؟ نشستی پیش یک آقایی، آن‌قدر از شما خوشش می‌آید تا نشستی او بلند شد رفت. می‌گویی «جلست الی زید فقام و ذهب»، اما می‌گویی «جالست زیدا»؟ ... تعمد هم داشتی دیگر؛ اصلاً می‌خواستی با زید بنشینی گعده کنی. او از شما خوشش نمی‌آید، شما از او خوش‌تان می‌آید. کی می‌گویند «جالست زیدا»؟ می‌گویند «جلست الیه فقام» یا «حاولت ان أجالسه فلم أتمکن من ذلک». شما عمداً خواستی نه یک انسان بی‌گناه را، شما که اهل این حرف‌ها نیستی، یک ساب النبی را، یک ناصبی را بکشی در خواب. حالا موفق هم فرض کن شدی. آیا می‌گویند «قاتله»؟ او خواب است. تعمد قتل انسان نائم یا انسانی که دارد فرار می‌کند، صدق نمی‌کند «قاتله». بله، «قتله متعمدا». جناب محقق اصفهانی! شما می‌گویید هر جا تعمد قتل باشد، یعنی انگیزه‌اش این است که او را بکشد، اتفاقی نیست، این می‌شود قاتله. این‌جوری است واقعاً؟
[سؤال: ... جواب:] قانون گذاشت، قانونش ایراد دارد. ... خودش همین را گفت که در جایی که ثلاثی مجردش متعدی است بدون حرف جر می‌برند به باب مفاعله تا بفهمانند که این تعمد داشت به انجام این کار. ... «قاتل زیدا» که مفعول دوم ندارد! ... «کاتب»؛ چون می‌گویی «کتبت الی زید»، بعد «الی» را برمی‌داری، می‌گویی: «کاتبت زیدا». این‌جوری گفت. اما در «قتل زید عمرا» که ثلاثی مجردش متعدی است بدون حرف جر، اینجا را گفت وقتی می‌بری به باب مفاعله، معنایش می‌شود «تعمد هذا الفعل». واقعاً اگر شما یک ناصبی را بکشید در حالی که او خواب است، آیا می‌گویند: «قاتل هذا الناصبی»؟
[bookmark: _Toc217335073]تحلیل شیخ رضی
اما این‌که ایشان فرمود «محال است باب مفاعله دلالت کند بر دو نسبت»، آقا! شیخ رضی (نجم‌الائمة، که واقعاً مجتهد در ادبیات بود و جزو موالیان اهل بیت بود و قدرش مجهول است)، توضیح داد؛ گفت: اصلاً شما در باب مفاعله یک واقعه را این‌طور می‌بینی. تصور از واقعه سه جور می‌شود: زید عمرو را زد، عمرو هم زید را زد؛ حالا اول هر کدام شروع کرده مهم نیست. یک وقت فقط می‌بینی «ضرب زید عمرا»، این‌جور لحاظ می‌کنی می‌شود «ضرب زید عمرا»؛ بعد می‌گویی: «و ضرب عمرو زیدا». یک وقت این را یک واقعه می‌بینی: زد و خورد. منتهی این زد و خورد را یک وقت یک واقعه می‌بینی که در مقام تصور، صادر شده از زید و واقع شده بر عمرو. زید با عمرو زد و خورد کرد. یک وقت نه، این واقعه را جوری می‌بینی که فعلی است که از دو فاعل صادر شده، هم‌زنی کردند زید و عمرو. نه این‌که هیئت مفاعله دلالت کند بر دو نسبت. یک واقعه است، سه جور می‌شود لحاظش کرد در همان مرحلۀ تصور حدث. آن وقت در باب مفاعله، حدث را جوری تصور می‌کنی که فعل اثنینی است؛ منتهی جوری تصور می‌کنی که کأنّه از زید صادر شده و بر عمرو واقع شده. می‌گویی زید با عمرو زد و خورد کرد. پس این فرمایش درست نیست که هیئت در باب مفاعله باید دلالت کند بر دو نسبت تا بگویید این محال است. 
هذا اولاً. 
ثانیاً: جناب محقق اصفهانی! یک مورد پیدا کنید که شما بگویید ظهور مفاعله در «تعمد ایجاد الفعل» است؟ یک آیه می‌خوانید: «یخادعون الله». آن که بعدش دارد «و ما یخدعون الا انفسهم» این‌که به نفع آقای خویی است، نه به نفع شما! شما می‌گویید صدور فعل عن تعمد، «و ما یخدعون الا انفسهم» که می‌گوید اصلاً فعل صادر نشده. این موافق با آقای خویی است که آقای خویی می‌گوید: «محاولة الخدیعة و ان لم تتحقق الخدیعة». حالا البته قرائت ورش که دارد «یخادعون الله والذین آمنوا وما یخادعون الا انفسهم»، قرائت حفص است که «وما یخدعون الا انفسهم» است، خیلی نمی‌شود به این اختلاف قرائت‌ها استدلال کرد. ولی به هر حال، کجا «یخادعون الله والذین آمنوا» معنایش این است که فریب دادند از روی تعمد خدا را یا تلاش کردند خدا را فریب بدهند؟
حالا من مخالف نیستم که «یخادعون الله» با قرینۀ ذیل «وما یخدعون الا انفسهم» طبق قرائت حفص، ظهور پیدا کند در «یحاولون خدیعة الله»، «یحاولون أن یخدعوا الله». «وما یخدعون (یا و ما یخادعون ) الا انفسهم». حالا «وما یخادعون الا انفسهم» که یعنی تلاش‌شان هم در واقع خودشان متوجه نیستند؛ تلاش می‌کنند خدا را فریب بدهند، عملاً دارند تلاش می‌کنند خودشان را فریب بدهند. با یک استعمال، که آن هم ممکن است استعمال مجازی باشد، شما یک معنایی را به عنوان اصل در باب مفاعله می‌خواهید تأسیس کنید؟ یک مورد دیگر پیدا کنید ما دل‌مان را به آن خوش بکنیم. ما مورد دیگر پیدا نکردیم.
ان‌شاءالله بقیۀ مطالب فردا.
والحمدلله رب العالمین.
